
Lettera per Adelphi.

Ceronetti in Alto Adige/
Südtirol

Ivan Dughera

Il bosco e la notte per reincantare il mondo

Guido Ceronetti, “antiletterato” reo confesso, è tra i più interessanti scrittori del 
secondo Novecento non solo italiano e forse, come ritiene Francesco Zambon, 
l’autore del “più bel libro di poesia degli ultimi trent’anni” 1 Le ballate dell’an-
gelo ferito; 2 è stato autore teatrale, filosofo ignoto, poeta satirico, illustratore, 
polemista, opinionista, virtuoso del frammento e dell’aforismo fulminante, ve-
getariano, animalista, gnostico. E non è tutto. Nella sua lunghissima vita felice-
mente disperata è stato viaggiatore e traduttore, dal Greco e dall’Ebraico, mario-
nettista… politico, mai. Se ne tenne lontano, con disgusto rassegnato alla chiosa 
e semmai alla satira. Dobbiamo prendere atto, nonostante i pregiudizi di molta 
critica, della sua marginale centralità. Si può evitare ma non è dato negare che il 
suo pensiero sia una delle grandi antitesi ai conformismi culturali in cui talora si 
crogiola la letteratura contemporanea. Ceronetti è aporia e paradosso, in realtà 
solo apparenti. Il senso del suo percorso umano e poetico è da ricercarsi altro-
ve, non tanto nella sistematicità cui oppone fieramente il frammento e talvolta il 

1	 Zambon 2017, 145.
2	 Cf. Ceronetti 2009.

Lektüren und Relektüren | Leggere, riflettere e rileggere | Nrescides letereres y letures critiches 
© Istitut Ladin Micurá de Rü, San Martin de Tor (2021), 201–209.



202 Leggere, riflettere e rileggere / Ivan Dughera

paradosso: lo dichiarano sempre le sue opere, per chi voglia intendere. È tutto lì, 
un rapporto infinito con l’abisso del sacro e con la sua epifania, la parola. Forse 
l’opera ceronettiana è una grande fenomenologia del sacro, l’anamnesi della sua 
kenosi, dello tzimtzum di un Dio lontano, forse indifferente, rimpiazzato da un 
demiurgo cattivo. Se ci fosse altra spiegazione, potremmo accettare il male ma 
Ceronetti non la ha trovata ed è diventato un pestigrafo; osserva una notte sen-
za fine, ma non abbassa lo sguardo, la sfida, le oppone trafitture di tenerezza e 
surreali marionette ideofore che come tutti gli altri uomini hanno il solo obbligo 
della umana profonda compassione, di una solidarietà in tutto e per tutto leopar-
diana. Il lavoro di Ceronetti prende le mosse da qui. Non si ritrae difronte alle 
tenebre, le scandaglia con sguardo limpido, senza giustificarle; non c’è possibile 
mistificazione di un oggettivo vuoto di senso avvolto in strati cupi di dolore: il 
Male ab aeterno regna incontrastato. Ma si può, cercando bene con la pazienza 
liturgica del filologo, trovare la scintilla del divino, Bene e Luce, fagocitata dalla 
materia. I suoi lavori più importanti sono Difesa della luna ed altri argomenti di 
miseria terrestre (Ceronetti 1971a), Il silenzio del corpo (Ceronetti 1979), Un 
viaggio in Italia (Ceronetti 1983), con cui inaugura la stagione dei resoconti 
di viaggio, Le ballate dell’angelo ferito (Ceronetti 2009). Oltre alle traduzioni, 
alle opinioni, alle poesie, soprattutto, perché Ceronetti fu poeta, soprattutto, con 
poche patenti laureate.

Nell’estate del 1970 si rifugia per un periodo di vacanza in Alto Adige/Südtirol, 
ospite di Livio Zanetti, giornalista di origine bolzanina e direttore di un’impor-
tante testata nazionale. Ce ne dà notizia lo stesso Ceronetti in una lettera indi-
rizzata all’amico e corrispondente Sergio Quinzio: “Avremmo deciso di partire il 
9 (luglio n.d.r.) per Bolzano. […] …godremo addirittura di una casa…Una vera 
fortuna, di quelle che ogni tanto càpitano ai poeti”.3 Arriva a Bolzano con molti 
progetti in una fase cruciale della sua riflessione filosofica e letteraria incentrata su 
una fenomenologia del sacro dove convergono gnosticismo, un antimodernismo 
radicale ed un antiumanesimo apparente. È stato allievo di Pareyson a Torino, i 
suoi riferimenti vanno da Aldo Capitini a Maurice Blanchot, dai pensatori che si 
raccolgono intorno al Collège de Sociologie ai profeti biblici. Pubblica nel 1969 
un saggio intitolato Genesi, religione, luna 4 sulla nuova rivista di Elémire Zolla, 
Conoscenza religiosa (1969–1983). Vi scrivono filosofi, storici delle religioni, 
scrittori, musicologi, tutti accomunati da una peculiare sensibilità per il sacro e 
la metafisica, come Jorge Luis Borges, Marcel Griaule, Marius Schneider, Henry 
Corbin e Cristina Campo… Lettera per Adelphi, il tema di questa analisi, è del 

3	 Ceronetti/Quinzio 2014, 53.
4	 Cf. Ceronetti 1969.



203Lettera per Adelphi. Ceronetti in Alto Adige/Südtirol

1971, la traduzione dell’Ecclesiaste esce nel 1970 preceduta da una introduzione 
significativa. Qualche anno prima Ceronetti aveva messo mano ad una illuminata 
traduzione dei Salmi, recensita poi da Guido Piovene su La Stampa. È una chiave 
di lettura precoce e fondamentale quella che lo scrittore vicentino ci suggerisce: 
“L’analisi del Ceronetti prende qui per oggetto non soltanto il mondo dei Salmi 
ma il sacro per sé stesso”.5 Il sacro è il motore immobile della sua ricerca, dagli 
anni dell’immediato dopoguerra: studia l’Ebraico alla sinagoga di Torino, da non 
Ebreo, sotto la guida del rabbino Enrico della Pergola. Non se ne allontanerà mai 
più, facendo del pensiero ebraico uno dei cardini della sua riflessione.

	Cosa troverà in Alto Adige/Südtirol, quali ispirazioni o quali conferme alle 
sue ipotesi esistenziali, a quale punto è arrivata la distillazione sapienziale della 
sua Gnosi, nutrita dal surreale “crudele” di Antonin Artaud e dalla riflessione sul 
male di Luigi Pareyson? Lettera per Adelphi ci fornisce un preciso ragguaglio: 
compaiono, nelle poche pagine del primo resoconto di viaggio dello scrittore 
torinese, in embrione, molti dei grandi temi che svilupperà negli anni a venire. 
Sono organizzati intorno a nuclei tematici apparentemente disordinati, frutto di 
brevi visite a monumenti, a città, come a piccoli cimiteri di guerra ma anche di 
riflessioni ed emozioni suscitate dal paesaggio. Lo scritto comparirà in un’opera 
collettanea, edita da Adelphi6 l’anno successivo, prima di un saggio di Pierre 
Klossowski, dedicato all’analisi del comportamento patologico del nostro mon-
do industriale. Precursori obliati dell’ambientalismo. È uno schema di tessitura 
abile, seppur occultato in un’apparente episodicità; il reticolo che Ceronetti vi 
imprime gli permetterà di comporre la trama della sua riflessione sul mondo, sul 
modo in cui viverci e in generale sul senso dell’esistenza tormentata dal Male. 

Il racconto del suo viaggio in Sudtirolo si apre nel bosco, che è uno spazio 
della rivelazione, sacro senza essere “tremendo” come sempre è invece la mon-
tagna, secondo il giudizio di Ulrike Kindl, insieme ad Alberto Mari nell’intro-
duzione all’antologia di leggende sul bosco che ci dispiega strutture ed arche-
tipi di quell’immemoriale spazio simbolico: il bosco è “infido e misterioso ma 
non inaccessibile”, permette la rottura di livello, ma senza risultare fatale, come 
la montagna. Quel luogo “infatti è sacro proprio perché sancisce l’incontro tra 
la dimensione umana e quella numinosa” determinando “l’altro tempo, quello 
dell’eternità…” 7 Ceronetti apre con la descrizione di una fresca pineta “irre-
tita dalla pioggia […] Il legno ritrovato è più importante di un libro. Lo apro e 
trovo parole che cercavo”. Il suo bosco è una rivelazione, scritta nel legno, nel 

5	 Piovene 1967, 3.
6	 Cf. Ceronetti 1971b.
7	 Mari/Kindl 1989, 5.



204 Leggere, riflettere e rileggere / Ivan Dughera

suo profumo dopo la pioggia. Ma Ceronetti vive un assedio, della modernità 
arrembante, solo una pausa, breve del martellante cozzo del Male può essere il 
bosco. Passando attraverso il bosco ci si scopre rigenerati, più aperti al creato, ed 
alla sua virginale bellezza che il Male fisico e morale, affondando i suoi artigli, 
strazia. Il nostro tempo è l’apoteosi del demiurgo malvagio, ne consegue una 
violenta condanna del modernismo tecnologico e industriale, maschera ipnotica 
con cui il Male ontologico si dissimula. Ecco affiorare il dualismo costitutivo del 
pensiero ceronettiano: il mondo, soprattutto animale e vegetale – non tanto l’uo-
mo che in fondo sa anche essere brutto – incolpevoli vittime da una parte e una 
violenza atroce, polimorfa che li chiavella senza sosta e senza motivo in opposi-
zione livida. Dio di luce e cattivo demiurgo, perle disperse ovunque nella materia, 
perseguitate ed afflitte da un demente male cieco. E l’uomo, poi, cooperatore 
demiurgico non sempre inconsapevole, incapace di intendere, essendo soltanto 
ombra del divino, il tremendo tragico costitutivo del sacro. Da ciò origina l’am-
bientalismo ceronettiano e soprattutto il suo vegetarianesimo: non si può accet-
tare un cibo che fu vivo, che patisce le catene Ford della produzione alimentare, 
stolta crudeltà verso gli animali. La loro, al pari dell’uomo, più dell’uomo è una 
condanna biblica perché già in Genesi c’è la condanna “alla natura vivente crea-
ta prima dell’uomo, di essere sempre, opacamente, premuta dal piede umano”.8 
Interessante la traduzione poetica (e per molti anche problematica) di Genesi of-
ferta da Ceronetti, soprattutto dei cosiddetti versetti elohistici: 

E dice Elohim facciamo un uomo
Che come la nostra ombra e simile a noi sia
E i pesci del mare e gli uccelli del cielo
Tutte le bestie tranquille e feroci
Tutti i rettili che sulla terra strisciano
Col piede schiacci (radàh, n.d.r.) 9

Ci forniscono una interpretazione autentica della sua lettura della creazione nella 
prospettiva del pensiero tragico: all’uomo è dato il potere di schiacciare col piede 
– il vero senso del verbo ebraico radàh è premere col piede secondo Ceronetti, 
schiacciare ed annientare – tutti gli esseri viventi. E questo farà, asservendo la 
natura, con lo sfruttamento, con l’immensa carneficina degli animali di cui si pa-
sce. Non sfugge l’Alto Adige/Südtirol in quegli anni all’assalto del “progresso” 
umano con le sue falangi di industrie incapricciate a conquistare la Luna – ed 

8	 Ceronetti 1971b, 96.
9	 Ceronetti 1969, 348.



205Lettera per Adelphi. Ceronetti in Alto Adige/Südtirol

oggi Marte – come ogni altro spazio che fu sacro. Ci sono però sopravvissute 
resistenze silenziose che lo trasfigurano in un luogo della rammemorazione. Dice 
Ceronetti sorpreso: “Gli abitanti di questa regione concedono agli uccelli, ai 
quali tutta l’Italia fa una guerra immonda, che lega quasi tutti i cittadini in im-
prese di caccia delittuose, protezione. […] Qui si distinguono canti di uccelli, si 
vedono merli…si raccontano storie di pettirossi che entrano ed escono per le fi-
nestre aperte”.10 Continua con rimpianto elegiaco: “Qualche montanaro possiede 
ancora un’aia, un pollaio visibile (sono emblemi). Anche il canto dei galli è una 
musica dileguata come quella dei Salmi”.11 Ma c’è comunque, nello stesso tempo 
e nello stesso luogo l’abbazia di “N.” che alleva e vende polli: e tradisce, senza 
nemmeno eccessivi infingimenti, il radicale disprezzo cristiano per gli animali: 
“L’esemplare indifferenza cristiana per gli animali ha, in quella chiesa-pollaio-
purgatorio, una testimonianza pregnante”. Il Cristianesimo è insensibile al dolore 
degli animali, se si fa eccezione di San Francesco che non schiaccia le bestie, le 
associa al destino umano con l’autorità: “Se l’umanità in generale usasse con le 
bestie come San Francesco con il lupo di Agobbio, si potrebbe parlare di autorità, 
senza usurpazione e terrore”.12 Ma così non fu e restò eccezione. 

	Rendere compatibile ambientalismo e progresso, produzione di massa, benes-
sere materiale, parità di accesso alle risorse, soprattutto nei primi anni Settanta, 
con una visione religiosa del creato, improntata alla non violenza ed alla com-
passione, appare traguardo disperato. Non è un discorso politico, quello di Cero-
netti, ma il grido senza consolazione dinnanzi alla catastrofe. Il convincimento, 
che matura proprio in quegli anni, è radicale e si esprime in una totale condan-
na profetica del moderno soprattutto nelle sue ipostasi più perniciose, secondo 
Ceronetti, dello scientismo e della tecnologia. 

In Alto Adige/Südtirol cerca conforto, il filosofo ignoto – criptico pseudonimo 
martinista – nella lotta senza quartiere che ha intrapreso contro la moderna hybris 
tecnologico-industriale i cui “strolbrug dell’universale sporcizia” attaccano an-
che le sopravvivenze di questa “agricoltura nordica” tutto sommato “sana”. È lo 
stesso autore che così connota il progresso ne la Difesa della luna, esplicita l’ispi-
razione teognidea, perché Ceronetti fu, tra ebraico e latino, nell’antico sempre.13 
Anche la medicina partecipa dell’assalto della tecnica disumanizzando il rapporto 
con la sofferenza attraverso la degradazione del corpo in macchina sopravvivente 
monitorabile. È il nostro un mondo dominato non tanto dalla tecnologia e dal 

10	Ceronetti 1971b, 91–92.
11	Op. cit., 92. La prima traduzione ceronettiana dei Salmi è del 1967, per Einaudi.
12	Ceronetti 1969, 349.
13	Op. cit., nota biografica, probabilmente scritta dallo stesso Ceronetti, 355.



206 Leggere, riflettere e rileggere / Ivan Dughera

dispotismo scientista, ma dalla ben più grave tecnolatria, capace di confondere 
sacro e scienza, sapienza e conoscenza. Il passato merita il ricordo elegiaco, la 
satira il moderno. Questa distinzione si evidenzia con chiarezza nel suo scritto 
sudtirolese. Grazie alla scienza, o per colpa sua, “Conosciamo oggi quasi tutto 
[…] sempre nuovi laboratori si aprono, altri ricevono fondi e allargano il campo 
della ricerca. […] I ricercatori, giurato di dire l’ultima parola della conoscenza, 
sembrano un cane stitico, che dopo molti sforzi, riuscirà sicuramente ad espellere 
la sua fame del giorno prima”.14 Al riso del poeta satirico si sostituisce presto il 
chiaroscuro della nostalgia, distillata in un andamento malinconico: si infrange 
per un momento la prosa nervosamente concettosa dell’autore. Incantato dinnan-
zi al silenzio della notte in una piccola città sudtirolese, all’ordinato ripristino 
dell’armonia che essa impone dice: “Tuttavia, nell’infanzia e nell’adolescenza, 
un momento simile sarebbe stato più intenso e più bello. Non si sarebbe fissato 
come particolari distinti, avrebbe lasciato una chiazza di sensazione indecisa”.15 
E spunta, per essere subito negato, in lontananza il miraggio di un sovramondo di 
archetipi in grado di spiegare l’infinito male della materia.

Esiste una cura: è un farmaco composto di compassionevole solidarietà e di 
poesia sapienziale stratificata i cui testi sono da leggere come veri e propri, “ma-
nuali di difesa mentale dall’invasione e dalla guerra incessante delle tenebre”.16 
La poesia è come un talismano, ancora potente e capace non forse di salvarci ma 
sicuramente di innalzarci sopra la sofferenza con sereno distacco. Per svincolarsi 
dall’abbraccio sterminatore del Male infinitamente dissimulato, il filosofo invita 
a cercare con pazienza ovunque, gli atomi di bellezza sopravvissuti. Dare gioia è 
un mestiere duro, recita il motto del Teatro dei sensibili, Ceronetti marionettista. 
Questa è la disposizione che ci permette, reincantando il mondo, di scovare la 
bellezza: essere nella poesia.

Ceronetti fu anche pacifista senza essere ingenuo, disincantato forse piutto-
sto e trasognato, fustigatore della retorica dei totalitarismi, tutti, ma qui, in Alto 
Adige/Südtirol, di quella fascista, delle “terre redente” e dei “voli della vittoria 
alata”. Al roboante frastuono della retorica militarista, senza rinunciare al gu-
sto tutto suo di andare controcorrente, oppone la composta solitudine di cimiteri 
militari, lì dove tutti i conflitti finalmente si ricompongono. Ai monumenti ed 
ai bassorilievi, che inneggiano alla guerra, sempre giusta solo per i vincitori, si 
sostituisce la figura di San Floriano che Ceronetti assume come “bel simbolo e 
saluto di questa regione”. È l’immagine di un divino, incapace ad eliminare la 

14	Ceronetti 1971b, 107.
15	Op. cit., 102.
16	Ceronetti 1986, 173.



207Lettera per Adelphi. Ceronetti in Alto Adige/Südtirol

sofferenza ma desideroso di lenirla “con mano” celeste che “versa sulle fiamme 
delle cure un secchione che le estingue”. Dopo la visita al cimitero militare anno-
ta: “Un cimitero militare pluriconfessionale, nascosto con pudore tra i pini. Dove 
c’è legno, la retorica non morde”.17 Generazioni di soldati che nella prima guerra 
mondiale hanno affrontato la morte sulle montagne, da tutte le parti, qualunque 
sia stata la loro fede religiosa, la nazione, non meritano la retorica, ma il ricordo 
sacro del bosco. Vi erano Musulmani, Ebrei e Cristiani che vicini alla fine recita-
rono il Salmo XXIII di Lutero, lo Shemà o la Basmala. Cosa resterà dell’Europa, 
si domanda incupito Ceronetti, forse soltanto “luci fuoriuscite di civiltà in cerca 
di una lampada di minatori, che le trattenga, certe parole e segni perduti, certi 
insostituibili conforti?” 18 Nel bosco sacro non si rivela soltanto il numinoso, si 
ritirano anche le anime dei morti, una sorta di paradiso alpino, ritornano i geni e 
le fate, il segreto del bosco vecchio.

Le scintille di luce si affievoliscono, solo la poesia, con la sua distillazione, 
è capace di tenerle in vita per rinviare la dissoluzione. Lo scontro tra guerra e 
pace articola l’opposizione ontologica alla base del dualismo ceronettiano; in un 
mondo dove sparsi bagliori di luce si oppongono al dilagare del Male si accanisce 
la guerra, cruda suprema stoltezza, come il macello inutile degli animali. Si tocca 
con mano l’influenza esercitata da Aldo Capitini, nonostante l’irriducibile incom-
patibilità tra il cristiano e chi, alla fine, non riesce ad esserlo. Secondo Ceronetti 
il pensatore umbro sarebbe stato “un profeta biblico”, uno di quelli che dicono: 
abbiate sempre e comunque fiducia in Dio. Fu lui ad insegnargli la nonviolenza 
ed il vegetarianesimo. Il loro rapporto si raffreddò nella seconda metà degli anni 
Sessanta a causa di divergenze di carattere teologico ma anche di una certa in-
sofferenza nei confronti dell’occupazione politica della metafisica nonviolenta 
di Capitini. Ce ne parla lo stesso Ceronetti in una intervista rilasciata a Walter 
Vecellio.19 Il contrasto più profondo tra i due riguarda però la differente concezi-
one del Male. Per Capitini esso è una realtà finiente, provvisoria, che precede il 
trionfo di un Bene irreversibile, una fase necessariamente primitiva della storia 
umana. È invece dominante e fondativo per Ceronetti, destinato, forse a sconfig-
gere il Bene, forse misteriosamente a completarlo. Al contrario di Capitini la sua 
visione non riconosce validità all’idea escatologica del progresso.

Scollegato dal sacro, l’uomo è destinato a farsi epicentro del Male, deprivato 
della parola poetica si condanna a farsi struldbrugg come gli immortali malinco-
nici e invidiosi del paese di Luggnagg, detentori del privilegio di un’immortalità 

17	Ceronetti 1971b, 93.
18	Op. cit., 94.
19	Radio radicale, 25.10.2015.



208 Leggere, riflettere e rileggere / Ivan Dughera

senza eterna giovinezza. L’importanza di Lettera per Adelphi, collocata com’è 
al centro di un periodo decisivo per Ceronetti, non sta forse tanto nell’aver pre-
annunciato i grandi temi della sua poetica o i caratteri della sua scrittura, ma 
nell’aver riaffermato la poesia come unica possibile apocatastasi provvisoria per 
un’umanità ghermita dal Male, squassata tra gli scogli della dualità. Dice infatti 
in chiusura del suo racconto-saggio, dopo aver condannato la sicumera scienti-
sta, rea di aver reciso la radice più profonda dell’umano: “La parola veramente 
umana non ha perduto, non perderà, il suo potere essenziale di placare, offrendosi 
tempestivamente, le divinità irritate”.20 Questa è probabilmente l’unica via prati-
cabile, quella della parola che reincanta il mondo e sacralizzandolo lo investe di 
senso. In Ceronetti è la bellezza della parola, dell’immagine, del suono, dell’in-
tenzione a creare questo incanto, insegna Plotino, secondo Francesco Zambon. 
La bellezza è però una perla prigioniera del Male, come lo stesso Bene, sempre 
relativo, quasi una sua gradazione. È creazione imperfetta questo mondo, ma non 
crolla la speranza di un altrove, di un altro Dio… “Le dottrine della Luce prigio-
niera della materia, del mondo come Male, dell’anima sbattuta di corpo in cor-
po…tutto questo mi è così connaturato che lo ritrovo in ogni immagine di sicura 
dettatura incosciente”.21 Lettera per Adelphi tratteggia con tecnica chiaroscurale, 
nei silenzi e nelle reticenze un’idea di Dio diversa e profondamente gnostica: è 
un Dio poeta quello che si intravvede sul fondo, travagliato, romantico eroico 
oppositore del Male, disarmato e sofferente. Non è un Dio narratore, non scrive 
romanzi militanti perché non ha il potere di salvare, ma l’ispirato poeta sognatore 
di un mondo che solo avrebbe voluto perfetto.

Negli squarci di paesaggio intatto, nei campi che resistono all’arrembaggio 
delle casette a schiera, di residui bivacchi di scout, in un piccolo lobo tenero di 
costruzione umana, che lo scrittore incrocia nelle calme serate estive trascorse 
in Alto Adige/Südtirol, si intravvedono le orme di tàxis e kòsmos, ordine ed ar-
monia; la mente tormentata depone i suoi fardelli di pensiero e si abbandona alla 
contemplazione. “L’ordine dei balconi, delle scope e dei secchi […] delle finestre 
buie e rischiarate, delle voci senza figura e delle figure senza suono, è uno spet-
tacolo rassicurante”. Riappare, mai soppresso, l’ideale, l’archetipo dove si spera 
di ritrovare il compimento del tutto. La lettura che Ceronetti dà del Sudtirolo è 
un emblema in cui le immagini e le parole condensano la sua visione gnostica 
dell’essere-nel-mondo, la sua disperata professione di pietoso pestigrafo, impe-
gnato a lenire il dolore, senza arretrare davanti alle forze superiori del nemico. 
Il suo titanismo friabile è l’essenza della condizione umana e sua in particolare. 

20	Ceronetti 1971b, 108.
21	Zambon 2017, 151.



209Lettera per Adelphi. Ceronetti in Alto Adige/Südtirol

Sono fragile, sparo poesia è una delle sue raccolte poetiche più belle. L’accani-
mento del Male sovrabbondante si esercita sempre sul più debole, ma la risposta 
non può essere altrettanto male, è la resistenza gentile della bellezza, di tàxis e 
kòsmos. Questo intravvede in Alto Adige/Südtirol, negli spazi intatti sempre più 
rari, un effimero composto instabile.

La riflessione del filosofo ignoto è giunta a definire il perimetro della cono-
scenza a lui possibile e i principi del suo metodo: non c’è sistema né narrazione 
conchiusa, soltanto frammento ed emblema, volutamente criptici: solo scavando 
nelle macerie della civiltà si possono scovare frammenti di luce. Esiste un sacro 
che intuiamo senza comprendere, esiste un Male fondativo, esiste la lotta dispera-
ta dell’uomo che cerca bellezza e compassione. Questa è forse l’ultima metamor-
fosi della Gnosi che assume il profilo dell’esistenzialismo oppure una singolare 
convergenza esistentiva prodotta dalla similarità del tempo tardoantico e contem-
poraneo? Esiste l’arte che ha un valore gnoseologico come in Pareyson, che fu 
maestro, indiscutibilmente, di Ceronetti. Esiste il Male in sé che sperimentiamo 
senza possibilità di liberazione ma anche senza paura, un ottuso Male ebefrenico. 
Il mondo, prodotto dal ritiro di Dio, è abbandonato alla demiurgia zoppa, privo di 
salvezza, ma tragicamente libero. Il resto è critica beffarda della follia dell’uomo. 
A che serve la lordura del male evitabile, l’arroganza del potere, la lue del baroc-
co burbanzoso, il lavoro febbrile notturno dei macelli delle città moderne in cui 
l’uomo riesce finalmente a riprodurre il progetto demiurgico che lo imprigiona?

Bibliografia

Ceronetti, Guido: Genesi, religione, luna, in: “Conoscenza religiosa”, 4, Firenze 1969, 
347–356.

Ceronetti, Guido: Difesa della luna ed altri argomenti di miseria terrestre, Milano 1971a.
Ceronetti, Guido: Lettera per Adelphi, in: “Adelphiana 1971”, Milano 1971b, 89–108.
Ceronetti, Guido: Il silenzio del corpo. Materiali per studio di medicina, Milano 1979.
Ceronetti, Guido: Un viaggio in Italia, 1981–1983, Torino 1983.
Ceronetti, Guido: Le ballate dell’angelo ferito, Padova 2009.
Ceronetti, Guido: Come un talismano, Milano 19863.
Ceronetti, Guido/Quinzio, Sergio: Un tentativo di colmare l’abisso. Lettere 1968–1996, Mi-

lano 2014.
Mari, Alberto/Kindl, Ulrike: Il bosco. Miti, leggende e fiabe, Milano 1989.
Piovene, Guido: Preghiera e poesia nei Salmi biblici, in: “La Stampa”, 03.12.1967.
Zambon, Francesco: L’elegia nella notte del mondo. Poesia contemporanea e gnosi, Roma 

2017.




