Max Schulz
erzahlt Frau Holle
von Hansel und Gretel

Michael Dallapiazza

Als Wolfgang HiLDESHEIMER 1975 an drei Orten in Irland seinen inzwischen le-
gendiren Vortrag The End of Fiction hielt,' hatte er mit groler Wahrscheinlich-
keit noch keine Kenntnis von Edgar HiLsENRATHS Roman Der Nazi & der Friseur,
der auf Deutsch erst 1977 einen Verleger fand. Unmdglich wére es jedoch nicht
gewesen, da eine englische Fassung in den USA schon 1971 erschienen war, und
eine italienische (wenn, dann hétte er wohl diese gelesen) 1973 auf den Markt
kam. Was nun beide miteinander zu tun haben, bedarf einer ausfiihrlicheren Er-
kldrung. Zumindest in der deutschsprachigen Offentlichkeit und wohl auch in der
akademischen Welt,> anders als in den Staaten,® wird HILDESHEIMER kaum in sei-
ner Jewishness wahrgenommen, als Exilant, als Dichter eines Werks, das vor dem
Hintergrund der Shoah gelesen werden muss, als Intellektueller und Kiinstler,
den es nach seiner Riickkehr aus Paldstina 1946 nur wenige Jahre in Deutschland
hielt. Auch seine durchaus erfolgreichen Werke Tynset (1965, ein “Nichtroman”,

HiLpesuemvers deutsche Ubersetzung erschien im Merkur 30, 1976. In erweiterter Fassung, Das Ende
der Fiktionen, spiter in einer eben jenen Titel tragenden Sammlung von Reden aus fiinfundzwanzig
Jahren, Frankfurt am Main 1984, hier in der Ausgabe suhrkamp taschenbuch. Im gleichen Band: Mein
Judentum, 213-226.

2 Siche aber etwa Hainz, 227.

Siehe etwa LEA.

Lektiiren und Relektiiren | Leggere, riflettere e rileggere | Nrescides letereres y letures critiches
© Istitut Ladin Micurd de Rii, San Martin de Tor (2021), 169-178.



170

Lektiren und Relektiiren / Michael Dallapiazza

nach eigener Aussage) und Masante (1973) sind als Werke der Konfrontation mit
der Shoah zu lesen, was in den oft eher negativen, zumindest distanzierten Re-
zensionen, gerade der (vermeintlich) linken Feuilletonisten (Zimmer, Baumgart,
Raddatz, Kaiser, um nur einige anzudeuten), kaum zur Sprache kam, oder gar
lacherlich gemacht wurde.*

“Die Versuche der Literatur, einschlieBlich der littérature engagée, unsere Si-
tuation anhand fiktiver Modelle in den Griff zu bekommen, sind gescheitert”, so
seine bittere und erniichternde Feststellung (HiLDESHEIMER 1988, 237). Grund da-
fiir sei, dass wir immer weniger wissen, “was wir eigentlich unter Realitéit zu ver-
stehen haben” (op. cit., 240). HiLDESHEIMER spricht von der “Nicht-Existenz einer
kollektiven Realitit” (op. cit., 247), was ihm natiirlich das Etikett eingebracht
hat, vor allem nach Marbot. Eine Biographie (1981), ein friiher Vertreter der sog.
Postmoderne zu sein. Dass die literarische Fiktion, die Erfindung, fragwiirdig ge-
worden sei, dass man, mit einer erfundenen Geschichte konfrontiert, die vorgibt,
“eine Parabel fiir Wahres und Wirkliches” (op. cit., 240) zu sein, nur Langeweile
empfinde, sei Ausdruck “unserer Situation”: die Fiktionen sind am Ende. Wie
in seinen anderen Werken, gerade Tynset und Masante, sihe sich der Leser der
Resignation angesichts des Absurden gegeniiber, wie bei Wikipedia zu Tynset
zu vernehmen ist. Ganz so leicht ist es jedoch nicht. Mit keinem Wort allerdings
stellt HILDESHEIMER einen Bezug zu Auschwitz her, was aber, im Blick auf sei-
ne Werke dieser Jahre, den Hintergrund bezeichnet, ohne den sein Werk nicht
zu verstehen wire, und vor allem gar nicht hitte geschrieben werden konnen.
Sein Werk ist der Versuch, dem Trauma sowohl Ausdruck zu geben, als auch ihm
zu entkommen.’ Das “Leiden unter gegenwértigen Zustinden” in einer korrum-
pierten Gesellschaft, Ausbeutung, Verarmung einer unter Uberbevélkerung éch-
zenden Welt bleibt hier innerhalb einer radikalen Kapitalismuskritik, wéhrend in
Masante oder Horspielen der Siebziger Jahre sehr frithe 6kologische Ansétze zu
horen sind, neben Stellungnahmen zur allgemeinen Aufriistung. Wissenschafts-
kritik ist ein weiterer Aspekt seiner Verweise auf ein anwachsendes unvorherseh-
bares Chaos, was unsere Welt charakterisiere.

Was die Fragwiirdigkeit des Schreibens betrifft, richtet sich Das Ende der
Fiktionen gegen jeden Realismus der literarischen Traditionen, auch gegen den,

Fir den Umgang mit Dichtern wie ihn, aber auch Peter Weiss und andere, wurde der Begriff des
“Nach-Exils” geprigt, gemeint sind damit “Ausgrenzungstaktiken und Verschleierungen, die sowohl
von der Literaturkritik wie auch von Institutionen wie der Gruppe 47 praktiziert wurden, die Stimmen
der zurtickgekehrten Schriftsteller [...] durch geschickte Metaphorisierungen und andere Interpreta-
tionstaktiken unhorbar” zu machen (Horch 2016, 196; cf. auch BRAESE 2001). Positive Rezensionen
gab es natiirlich auch, etwa in der Frankfurter Rundschau vom 01.04.1978.

3> Cf. GarLOFF 2005.



Max Schulz erzahlt Frau Holle von Héansel und Gretel

der so genannten Dokumentarliteratur, aber HILDESHEIMER betont gleichwohl,
die Aufgabe des Schriftstellers sei es, “zur Verdnderung der Gesellschaft bei-
zutragen” (HILDESHEIMER 1988, 234). Das wird auch nicht dadurch relativiert,
dass HILDESHEIMER nach Marbot sein Schreiben fast vollstindig aufgibt und sich
nur noch der bildenden Kunst widmet. Die Erkenntnis einer Fragwiirdigkeit des
Schreibens richtet sich nicht gegen die literarische Auseinandersetzung mit einer
prézisen historischen Wirklichkeit, ganz im Gegenteil, sein Werk spricht allein
von dieser Wirklichkeit, aber ohne diese einfach nur erzdhlen zu wollen. Dass
sein Werk eben nicht der Postmoderne zuzuschlagen ist, ergibt sich aus dem Be-
fund, es hier mit einem beharrlichen “Festhalten an der Idee der Wahrheit” zu tun
zu haben, natiirlich immer im Bewusstsein von der Unmdglichkeit “ihrer ein fiir
allemal habhaft zu werden” (Grazzint 2018, 171). So experimentell Werke wie
Tynset und Masante auch sind, so ist auf den ersten Blick dort nichts zu finden,
was sie als Fiktion ausweisen wiirde. Nach offensichtlichem Missverstehen sah
sich HILDESHEIMER gezwungen, in Bezug auf Tynset, die Faktizitit seines so sub-
jektiven, letztlich autobiographischen Texts zu betonen.

Daraus ergeben sich entscheidende Bezugspunkte zu einem weiteren Autor
und dessen Werk, das HILDESHEIMER natiirlich gekannt hat: zu Uwe JOHNSON, wie
Serena GrazziNI in ihrem Beitrag Im Dienst der Wahrheitssuche gezeigt hat, und
im Besonderen zu dessen Jahrestage (1970-1983). Uwe JOHNSON ist eine der
seltenen Ausnahmen eines nichtjiidischen Dichters in der deutschsprachigen Li-
teratur, der sein Werk der eigentlich unmoglichen literarischen Thematisierung
der Shoah zu widmen versucht. Wie auch HILDESHEIMER schreibt er mit seinem
Werk “die literarische Moderne fort” und entwickelt wie er “experimentelle
Schreibweisen” (Grazzint 2018, 171) zur Wahrheitssuche, auf der Basis einer
biographisch-autobiographischen Konzipierung seiner Werke, ohne auf Formen
der realistischen Traditionen zu verzichten, wie GrazziNI betont (op. cit., 174).
Auch Mutmassungen iiber Jakob (1959) ist biographisch-autobiographisch kon-
zipiert, und keineswegs nur auf die aktuelle deutsch-deutsche Realitit bezogen,
sondern auch auf die gesamtdeutsche Vergangenheit. Wie bei HILDESHEIMER wird
der Versuch unternommen, traumatische Erfahrungen zum Ausdruck zu bringen,
natiirlich nicht die der Juden oder gar die der durch die Verachtung der Welt
vermeintlich traumatisierten Deutschen,® sondern in der Figur der Protagonistin
(und des Genossen Schriftsteller), die sich ihren Traumata als Angehdrige des
Tétervolks anzundhern versuchen. Wihrend HiLpeEsHEIMERS Werke durch Gesten

¢ ... und am allerwenigsten durch Kriegsverluste oder Bombardierungen traumatisierte Deutsche, wie

sie in den letzten Jahrzehnten immer hdufiger zum Thema wurden. Hier wire an Aleida ASSMANNS
befremdlichen Beitrag zu denken (1999). Dazu cf. FrRanMm, 374 und passim.

171



172

Lektiren und Relektiiren / Michael Dallapiazza

des Verstummens die Unméglichkeit von Kommunikation zwischen Uberleben-
den und Weiterlebenden (Deutschen) konstatiert (sehr dhnlich wie in den pessi-
mistischen Schlussversen von Nelly SacHs’ Chor der Geretteten (1946, publiziert
1947; Wir driicken eure Hand, /| Wir erkennen euer Auge — / Aber zusammen hdlt
uns nur noch der Abschied), findet sich in den Jahrestagen die beriihmte und
genial konstruierte Stelle mit der Rede des Genossen Schriftsteller mit Namen
Uwe JonnsoN. Der Moment der Rede vor dem Jewish American Congress, die
der Autor Uwe Jounson tatséchlich gehalten hat, ist eine Schliisselszene fiir das
Verstiandnis der Jahrestage.’

Der Genosse Schriftsteller prisentiert sich (und wird auch so von der anderen
biographisch-autobiographischen Stimme, Gesine Cresspahl, so wahrgenommen
und dafiir sogar geohrfeigt) als letztlich arroganter Intellektueller, der seine Zu-
horer tiber die aktuelle Situation der BRD und iiber die ungebrochene Présenz
von ehemaligen Nazifunktiondren in Kenntnis setzen will (um den seinerzeiti-
gen Kanzler Kiesinger), und in einen scheinbar entschuldigenden, versohnlichen
Gestus fillt, den er (Uwe JoHNnsoNn, als Autor sowie als Stimme des Romans)
eigentlich selbst kritisiert. Er blamiert sich, als er den Juden als Deutscher Ausch-
witz erkldren will. Es ist der zum Scheitern verurteilte Versuch einer miindli-
chen Kommunikation mit den Opfern des Holocaust, unternommen von einem
Repriasentanten des Tétervolks. Die Rede endet in kléglicher Peinlichkeit, das
Publikum weigert sich, einen solchen Redner zu akzeptieren, ihm iiberhaupt zu-
zuhoren. Die autoironisch inszenierte Parodie einer Holocaust-Darstellung tiber-
windet durch den beschriebenen Misserfolg die epistemologische Unmoglich-
keit der Sagbarkeit: speaking the unspekable (Boos 2014, 115). Wie bei Hannah
Arendt, etwa in Eichmann in Jerusalem, wird hier also die Unmoglichkeit eines
deutsch-jiidischen Dialogs theoretisiert und gleichzeitig unternommen, einen sol-
chen eben doch zu initiieren. Der Roman Jahrestage versucht folglich, zu einem
Korrektiv fiir die gescheiterte 6ffentliche Rede und Kommunikation zu werden,
und wie keinem Anderen gelingt es ihm.

Das Unsagbare eben doch in Worten zu greifen (“speaking the unspeakable”,
wie Sonja Boos ihre Monographie zum Holocaust-Diskurs in der deutschen Lite-
ratur nannte), ganz im Sinne des bekannten aber meist verkiirzt zitierten und ger-
ne fehlinterpretierten Satzes von Aporno iliber Gedichte nach Auschwitz, gelang
mit wenigen Ausnahmen nur jiidischen Stimmen. Nichtjlidische deutsche Dichter
versuchten es bis in die Sechziger Jahre hinein erst gar nicht, mit seltenen Aus-
nahmen.® Wer es dann dennoch versuchte, scheiterte meist mehr (Rolf Hochhuth

7 Cf. Boos 2014, 115-117.
8 Vor allem Wolfgang Koeppen und Ingeborg Bachmann.



Max Schulz erzahlt Frau Holle von Héansel und Gretel

mit dem Stellvertreter 1963) oder, viel spiter, vielleicht doch weniger kliglich
(Bernhard Schlinks Vorleser von 1995). Dass nichtjiidische Deutsche, mit eben
den wenigen Ausnahmen, nach 1945 und bis zu den am Ende doch erfolgreichen
Miihen Fritz Bauers, 1963 in Frankfurt die ersten Auschwitz-Prozesse eroffnen
zu konnen, nicht von der Shoah sprechen oder schreiben wollten, diese Vergan-
genheit also mit einem Tabu belegt war, liegt sicher nicht an irgendeinem Trauma
der Deutschen,’ was aber hier nicht zu vertiefen ist. Jiidische deutsche Stimmen
der Literatur, Uberlebende oder Zuriickkehrende, die entschieden, sich weiter in
der Sprache zu duBlern, die zwar ihre Muttersprache, aber auch die Mérderspra-
che war, taten dies bewusst oder unbewusst, um sich der eigenen Traumatisierung
zu stellen, sich der eigenen Identitiit wie auch der Fremdheit einer Umwelt klar zu
werden,'? die entweder einmal die ihre war oder es im Exil werden konnte. Paul
Celan wie auch Nelly Sachs sind nur zwei der bedeutendsten Stimmen in diesem
Zusammenhang.

Das Tabu Auschwitz war mit den Auschwitzprozessen oder der Ermittlung
von Peter Weiss (1965) mitnichten gebrochen, wovon unter anderem auch Joun-
SONs Jahrestage zeugen, und sie zeugen auch von der sich nun langsam parallel
ausbreitenden Wende hin zu einem Philosemitismus, der im besten Fall als naiv
zu bewerten ist, meist jedoch von Verlogenheit geprigt wird und den fortbe-
stehenden Antisemitismus zu camouflieren sich anschickt. Dass HILSENRATHS
Roman Der Nazi & der Friseur erst 1977 auf Deutsch erscheinen konnte, ist
Ausdruck dieser Unfihigkeit, sich mit der deutschen Vergangenheit kollektiv
auseinanderzusetzen, Vergangenheit tatsdchlich aufzuarbeiten, und nicht nur
auf jene Weise, die ADorNO schon 1959 beschrieben hatte."" Der Nazi und der
Friseur présentiert sich als “Roman”, und wie dieser sich dann aber dem Leser
darbietet, sprengt als Zerrbild alles, was der “geneigte” Leser sich darunter vor-
zustellen verméchte.

Der Nazi & der Friseur, auf den ersten Blick von grotesker Fiktionalitit (also
augenscheinlich “Fiktion”), ist wie die Romane HiLDESHEIMERS und JOHNSONS bio-
graphisch-autobiographisch konzipiert, und wie die Romane HILDESHEIMERS bie-
tet er sich als literarische Verarbeitung einer Verfolgungserfahrung, eines Trau-
mas dar, in Form der autobiographischen Sicht, auch wenn diese an zentralen
Stellen durchbrochen wird. In allen drei Romanen handelt es sich um sehr unter-
schiedliche Verfahren der Sprecherinszenierung und der Erzeugung von Glaub-
wiirdigkeit, aber auch HiLSENRATH will, bei aller Unwahrscheinlichkeit, Faktizitét

° Zum Trauma cf. FRanm (2004), vaN DEN BERG (2011).
10°Cf. vaN DEN BErG 2011, 21.
" Aporno 1977, urspriinglich als Radiovortrag gehalten.

173



174

Lektiren und Relektiiren / Michael Dallapiazza

konstruieren und an der Idee der Wahrheit festhalten, gerade in der Wahl eines
extrem unzuverldssigen Ich-Erzahlers.

Um was es geht, ist bekannt, soll aber in einem kurzen Uberblick zusammen-
gefasst werden:

Der Nazi & der Friseur erzihlt in scheinbar autobiographischer Geste die
Lebensgeschichte des Deutschen Max Schulz, der 1945 die Identitit seines ehe-
maligen jlidischen Freundes Itzig Finkelstein annimmt, mit dem er zusammen
aufgewachsen ist, und an dessen Ermordung in einem Vernichtungslager er spi-
ter als SS-Mann beteiligt war, in die er nach der Machtiibernahme trotz seines
“unarischen” Aussehens aufgenommen wurde. Kurz vor Kriegsende gelingt ihm
die Flucht vor der Roten Armee und den Partisanen und mit einem Sack voller
Goldzdhne erreicht er schlieBlich Deutschland. Schon als Itzig Finkelstein ver-
kauft er das Gold auf dem Schwarzmarkt und wandert danach nach Paléstina aus.
Dort integriert er sich vollstindig in die politischen wie religiésen Lebensformen
seiner jlidischen Umwelt.

Fast erscheint der Roman als eine Art Lebensbeichte, beginnend mit der Ge-
burt im Jahr 1907 und endend mit dem Tod in Israel gegen Ende der Sechziger
Jahre. Im zweiten von sechs Biichern wird der Ich-Erzédhler Max Schulz von
einer Erzédhlerstimme in der dritten Person abgeldst, um dann doch wieder in die
autobiographische Stimme zuriickzufallen, als die erzihlte Figur Max Schulz
Frau Holle sehr ausfiihrlich von seiner Flucht durch die polnischen Wiélder be-
richtet, wo er eine Zeit lang in die Finge der Hexe Veronja geraten war, von
der er sexuell ausgebeutet wurde, die am Ende aber das Schicksal der Hexe
im Mirchen ereilt, ndmlich verbrannt zu werden. Wihrend andere Biicher des
Romans von einer unablédssigen Hinwendung der Erzdhlerstimme an den Leser
gepréagt sind, ist das vierte Buch als Dialog mit dem ermordeten Itzig Finkelstein
konstruiert.

HiLseNrATH zeichnet sich durch einen “hypernaturalistischen Detailrealismus”
(Horch 2012, 224) aus, mit dem Téter- und Opferkonstruktionen befragt wer-
den. Die ablehnende Aufnahme in Deutschland, wovon auch eine offensichtlich
wohlwollende aber verstindnislose Rezension BoLLs zeugt (BoLL 1977), ist wohl
hauptséchlich in der beabsichtigten bésen Provokation des deutschen Philosemi-
tismus zu suchen und der Weigerung, irgendein Identifikationsangebot zu unter-
breiten. Es ist der Versuch einer Kommunikation mit dem Tétervolk, unternom-
men von einem Reprisentanten der Opfer des Holocaust, und gleichzeitig die
Erklarung seiner Unmdglichkeit, wie dann auch in der Reaktion des deutschen
Publikums zu erkennen war. Dazu mag erschwerend hinzugekommen sein, dass
HILSENRATH in seinem in der Folge des 6-Tage-Kriegs von 1967 konzipierten Ro-
mans Israel keineswegs idealisierend darstellt. Unter anderem schliefit sich Max
Schulz einer terroristischen jiidischen Organisation an.



Max Schulz erzahlt Frau Holle von Héansel und Gretel

“Der radikale Bruch mit Konventionen ‘authentischen’ Schreibens tiber das
eigentlich nicht Beschreibbare” (HorcH 2012, 225), ldsst sich exemplarisch am
zweiten Buch zeigen, als Max Schulz in Berlin von Frau Holle, einer einbei-
nigen Witwe eines SS-Bekannten von Schulz, in nicht uneigenniitziger Weise
beherbergt wird. Der explizit benannte Mérchenkontext'? (Frau Holle einerseits
sowie die Geschichte der am Schluss verbrannten Hexe Veronja andererseits, die
auf Hiénsel und Gretel verweist), erfasst in dieser “disturbing tension between
reality and fiction” (WoELK 2019, 6 of 9) die Realitét der Vernichtungslager, auch
wenn das hier beschriebene Laubwalde natiirlich fiktiv ist. In seinen grotesk-
realistischen Beschreibungen briistet sich Max Schulz in gefiihllosen Worten mit
den veriibten Morden, auch an Kindern, mit Phenolspritzen etwa, ldsst darin an-
fangs die Kilte und Gewaltbereitschaft seiner Kumpane spiiren, um spéter in
Selbstmitleid zu verfallen. Der Mirchenkontext erfasst erzéhlend auch deutsche
Realitdt nach dem Mai 1945, das zerbombte Berlin, in dem er bei Frau Holle
unterkommt, aber auch die generelle Weigerung der Deutschen, sich dem Holo-
caust zu stellen, den Frau Holle trotz der Details, die sie von Max Schulz hort, in
Zweifel zieht.

Als er ihr von seiner Flucht vor den Partisanen in den polnischen Wéldern
erzdhlt, von seiner Begegnung mit einem uralten “Hutzelweib”, gleitet die Er-
zdhlung der Stimme in der dritten Person wieder hin zu einer Ich-Erzdhlung. Auf
der Flucht fing es zu schneien an, und der Wald sah “wie ein deutscher Mérchen-
wald” aus.

Genauso mufite der Wald aussehen, tiber dem Frau Holle die Federbetten ausschiittelt — die
Frau Holle in Grimms Maérchenbuch...Grimms Marchenbuch...Grimms Mairchenbuch...
das Lieblingsbuch des Itzig Finkelstein...als Itzig Finkelstein ein kleiner Junge war ...
das Mirchenbuch, aus dem er mir vorlas... der Itzig Finkelstein...das er so liebte...sein
Miirchenbuch..."?

Veronja, das Hutzelweib, macht ihm Angst, sie wird ihn schlagen und sexuell
maltrétieren bis zum Herzinfarkt, was er aber gerne erleidet, bis er sie schlieB3lich
grausam totet, da sie den Sack mit den Goldzdhnen entdeckt hat. So berichtet er
Frau Holle von der ersten Begegnung:

Aber dann ging die Tiir auf. Ganz langsam ging die auf. Und knarrte. Ganz komisch knarrte
die Tiir.” “So wie bei Hénsel und Gretel”, sagte Frau Holle. “Mich gruselts richtig”. Und

12 Der Bezug auf deutsche Mirchen ist sicherlich auch im Blick auf die sogenannte Mirchendebatte der
Nachkriegszeit zu sehen, in der man sich fragte, ob die Mirchen der Briider Grimm Schuld waren an
den Gréaueltaten der Nazis, weswegen sie zeitweilig auf dem Index standen. Siehe etwa WARDETZKY
2015, sowie ArRNDS 2002, besonders 431-434.

13 HiLsenraTH 1990, 124.

175



176 | Lektiren und Relektiiren / Michael Dallapiazza

auch Max Schulz gruselte es. “Die grinste wie ein Menschenfresser. [...] Oder wie eine
Menschenfresserin. Dachte unwillkiirlich an eine Riesenkochtopf, in dem mein Hintern
schwimmt.!'*

Wihrend der “Liebespausen” berichtet er ihr von seinem ersten Herzinfarkt, in
“RuBland”:

... erzdhlte ihr von den MassenerschieBungen ... und das war vor Laubwalde ... das war
in RuBlland ... in Siidrulland ... Einsatzgruppe D im siidrussischen Abschnitt ...sagte zu
Veronja: “Ich bekam einen Herzinfarkt. Ich war das nicht gewohnt ... damals noch nicht ...
so viele auf einmal erschieflen ... und Frauen und Kinder ...und die Augen, Veronja...die
Augen...das war zuviel”."?

Sentimentale Erinnerungen an den ermordeten Jugendfreund und Mérchenerzéh-
ler wollen als erzihlerische Strategie (des Er-Erzéhlers!) eine Traumatisierung'®
des Max Schulz als Opfer suggerieren. Er scheint sich in diesem Moment seiner
Taten bewusst zu werden, aber “in this moment of self-reflection and self-pity,
Max sees himself as a mass murderer in the same breath he draws a parallel
between himself and his victims”, als “perverse form of identification with his
victims” (WOELK 2019, 6 of 9).

Eine Wendung wie diese, es gibt viele davon im weiteren Verlauf des Romans,
war unrezipierbar fiir ein Publikum im Tétervolk, das immer stidrker von einem
diffusen Philosemitismus geprigt wurde, zumeist, um von der eigenen Verstri-
ckung abzulenken, einerseits. Andererseits, und gleichzeitig, begann man immer
mehr, von den eigenen Traumatisierungen sprechen zu wollen, wobei diese ei-
genen, deutschen Traumata aber nicht von der Art waren, die Gesine Cresspahl
bedriicken. Sie suchte in der post memory generation,"” in ihrer eigenen tief
empfundenen Scham, Klarheit tiber die kollektive Vergangenheit Deutschlands.
Der deutsche Philosemitismus aber wird zunehmend von Traumata-Diskursen
begleitet, die Deutsche als Opfer sehen wollen, in ausgebombten Stddten, wie
Frau Holle, oder als Leidende an den Folgen des Krieges. In dieser verstoren-
den Spannung zwischen Realitdt und Fiktion, erzéhlt im auf den Kopf gestellten
Mirchendiskurs, wird das Unsagbare doch authentisch greifbar, und bestitigt
HiLpesHEIMERS These vom Ende der Fiktionen.

14 Hirsenrata 1990, 133.
15 Op. cit., 142.
16 Cf. vaN DEN BERG 2011, vor allem 23-27.

17 Gesine Cresspahl entspricht zwar nicht der engeren Definition des Begriffs von Marianne Hirsch, aber
durchaus den in der Folgezeit erweiterten Anwendungsbereichen, ist deswegen auch auf Traumata an-
wendbar, die aus Scham vor dem Geschehenen und aus Scham vor den Uberlebenden in Angehérigen
des Titervolks entstehen.



Max Schulz erzéhlt Frau Holle von Héansel und Gretel 177

Bibliographie

AporNO, Theodor W.: Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit, in: AborNo, Theodor
W., Eingriffe: Neun kritische Modelle. Gesammelte Schriften, Vol. 10.2, Frankfurt am
Main 1977, 555-572.

ARNDs, Peter: On the Awful German Fairy Tale: Breaking Taboos in Representations of Nazi
Euthanasia and the Holocaust in Giinter Grass’s Die Blechtrommel, Edgar Hilsenrath’s
Der Nazi & der Friseur, and Anselm Kiefer’s Visual Art, in: “The German Quarterly”, 75,
4,2002, 422-439.

AssSMANN, Aleida: Ein deutsches Trauma? Die Kollektivschuldthese zwischen Erinnern und
Vergessen’, in: “Merkur”, H. 9, 1999, 1.142-1.154.

BovL, Heinrich: Umgekippte Mdirchenfiguren: obszon und grotesk. Hans im Gliick im Blut.
Edgar Hilsenraths Roman “Der Nazi&der Friseur”, in: “Die Zeit”, 9. September 1977.

Boos, Sonja: Speaking the Unspeakable in Postwar Germany. Toward a Public Discourse on
the Holocaust, s.1. 2014.

BRAESE, Stephan: Nach-Exil. Zu einem Entstehungsort Westdeutscher Nachkriegsliteratur, in:
Exilforschung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 19: Jiidische Emigration zwischen Assi-
milation und Verfolgung, Akkulturation und jiidischer Identitdt. Miinchen: edition text +
kritik, 2001, 227-253.

Franm, Ole: Ein deutsches Trauma? Zur Schamlosigkeit deutscher Opferidentifikation, in:
“German Life and Letters”, 57, 2004, 372-390.

GARLOFF, Katja: Expanding the Canon of Holocaust Literature: Traumatic Address in Hubert
Fichte and Wolfgang Hildesheimer, in: “New German Critique”, 96, Fall, Memory and the
Holocaust, 2005, 49-74.

GrazziNi, Serena: Im Dienst der Wahrheitssuche. Vorstellungskraft, Fiktion und Historie bei
Uwe Johnson und Wolfgang Hildesheimer, in: “Johnson-Jahrbuch”, 25, 2018, 169-186.

HaiNz, Martin A: Die Shoah in der Literatur der Uberlebenden, in: HorcH, Hans Otto (ed.),
Handbuch der deutsch-jiidischen Literatur, Berlin/Boston 2016, 221-243.

HiLpESHEIMER, Wolfgang: Tynset. Lyrische Prosa, Frankfurt am Main 1965.
HiLpESHEIMER, Wolfgang: Masante, Frankfurt am Main 1973.
HiLDESHEIMER, Wolfgang: Marbot. Eine Biographie, Frankfurt am Main 1981.

HiLpEsHEIMER, Wolfgang: Das Ende der Fiktionen. Reden aus fiinfundzwanzig Jahren, Frank-
furt am Main 1988, 229-250.

HiLsenraTH, Edgar: Der Nazi & der Friseur, Miinchen 1990.

HorcH, Hans Otto: Hilsenrath, Edgar, in: KiLcHER, Andreas B. (ed.), Metzler Lexikon der
deutschjiidischen Literatur, Stuttgart/Weimar 20122, 224-226.

HorcH, Hans Otto (ed.): Handbuch der deutsch-jiidischen Literatur, Berlin/Boston 2016.
Jonnson, Uwe: Mutmassungen iiber Jakob, Frankfurt am Main 1959.

Jonnson, Uwe: Jahrestage. Aus dem Leben von Gesine Cresspahl, Frankfurt am Main 1970,
1971, 1973, 1983, 4 voll.



178 | Lektiiren und Relektiiren / Michael Dallapiazza

LEa, Henry A.: Wolfgang Hildesheimer and the German-Jewish Experience: Reflections on
“Tynset” and “Masante”, in: “Monatshefte” 71, 1, 1979, 19-28.

Sacns, Nelly: In den Wohnungen des Todes (mit Zeichnungen von Rudi Stern), Berlin (Ost)
1947.

VAN DEN BERG, J.P.C.: Trauma in Der Nazi & der Friseur von Edgar Hilsenrath, in: “Literator”,
32/1,2011, 21-42.

WARDETZKY, Kristin: “... die Mdrchen in den Ofen feuern!” Der Mdrchenstreit im Nachkriegs-
deutschland, in: BRINKER-VON DER HEYDE, Claudia et al. (eds.), Mérchen, Mythen und Mo-
derne. 200 Jahre Kinder- und Hausmaérchen der Briider Grimm, Vol. 2, Frankfurt am Main
u. a. 2015, 847-873.

WoELk, Emma: Foreign Stories and National Narratives: Yiddish and Fictionality in Jurek
Becker’s Jakob the Liar and Edgar Hilsenrath’s The Nazi and the Barber, in: “Humani-
ties”, 143, 2019, 1-9; <https://www.mdpi.com/2076-0787/8/3/143>, [10.06.2021].



