
Die Reise der Madrisa 
Auf den Spuren  
rätoromanisch-ladinischer 
Verbindungen im Bereich  
der Erzählforschung

Ulrike Kindl

Von Salzburg über Ladinien und das Aostatal bis Sizilien; DOI: <https://doi.org/10.54218/festschrift.RB.207-230> 
© Istitut Ladin Micurá de Rü, San Martin de Tor (2024), 207–230.

1. Verschüttete Wege

Die Gestalt der alpinen Landschaft ist ständig in Bewegung, wie die Menschen 
in den Alpen seit jeher wussten. Nach jedem heftigen Gewitter schwellen die 
Bäche an, kommen steile Hänge ins Rutschen, stürzen Geröllmuren zu Tal. Wer 
immer sich in dieser Bergregion dauerhaft ansiedeln wollte, musste mit den rauen 
Lebensbedingungen zurechtkommen. Es galt, sichere Bauplätze für die Dörfer 
zu finden und den Boden sorgfältig auf seine Eignung für Ackerbau und Weide-
wirtschaft zu prüfen; ebenso wichtig war die Frage, ob gutes Quellwasser reich-
lich zur Verfügung stand, denn von den großen, unberechenbaren Flüssen in der 
Talsohle hielt die frühe alpine Siedlungskultur eher vorsichtigen Abstand. Die 
Entstehung größerer Orte oder gar von Städten an den Ufern der Oberläufe von 
Rhein und Rhone, Inn und Etsch ermöglichte erst Europas erstes leistungsfähiges 
Weltreich, das die nötige Infrastruktur schuf. Wege und Saumpfade kreuz und 
quer im und durch den ganzen Alpenraum gab es seit Jahrtausenden, aber ein 
stabiles Straßennetz schufen erst die Römer, die mit den Alpen selbst nicht viel 
im Sinn hatten: Sie wollten nur so schnell wie möglich diese lästige Sperrkette 
überwinden, um ihre cis- und transalpinen Gebiete sicher zu beherrschen. Die 
Militärmacht Rom brauchte dafür möglichst witterungsresiliente Verbindungen, 
die weder ein Hochwasser führender Fluss noch ein unzeitiger Bergsturz gänzlich 
unpassierbar werden ließ. Bis heute sind die Spuren der römischen Herrschaft 



208 Von Salzburg über Ladinien und das Aostatal bis Sizilien / Ulrike Kindl

entlang des alten Wegenetzes zu erkennen. Doch als das Imperium zerfiel, be-
kamen auch die Straßen Risse. Aus dem einstmals wohl zusammenhängenden 
Kulturraum wurde ein unüberschaubarer Flickenteppich.

1.1 Tropaeum Alpium

Ein solcher Flickenteppich ist der Alpenraum auch gewesen, ehe die Römer ka-
men. Keltische und rätische Stämme bevölkerten das Bergland vermutlich ziem-
lich kleinräumig; zwar standen diese alten Verbände sicherlich untereinander 
in Kontakt, vermutlich bekriegten sie sich immer wieder wegen irgendwelcher 
Streitfälle, doch waren sie keineswegs so “primitiv” wie die Zäsur der Romani-
sierung es erscheinen lässt. Die Eckdaten der militärischen Eroberung und nach-
folgenden Eingliederung des Alpenraums in den römischen Herrschaftsbereich 
fallen in den Zeitraum von etwa 25 v. Chr. bis 15. v. Chr.; den Schluss-Stein setzte 
das zu Ehren des Kaisers Augustus errichtete Tropaeum Alpium, wo die Namen 
der unterworfenen Stämme gewissenhaft aufgezählt sind.1 Doch der Prozess der 
Romanisierung2 hatte schon vor der eigentlichen Machtübernahme durch Roms 
Legionen eingesetzt und überdauerte, wie Europas moderne Sprachenlandschaft 
beweist, den Zerfall des Imperiums bis heute. Die eigentliche Herrschaft Roms 
über das gesamte Alpengebiet dauerte immerhin volle vier Jahrhunderte und 
muss, von gelegentlichen kriegerischen Zwischenfällen abgesehen, eine lange 
Periode von Stabilität und Sicherheit gewesen sein. Alle möglichen einheimi-
schen Idiome gingen in der vorherrschenden Staatssprache auf, es bildete sich 
sehr wahrscheinlich eine vulgärlateinische Koine, doch ob daraus in Ansätzen 
eine tragfähige rätoromanische Dachsprache entstanden war, ehe die Entwick-
lung in der unruhigen Zeit der Völkerwanderung abbrach, ist nach wie vor um-
stritten.3 Im Übergang von der Antike zum frühen Mittelalter wurden die Karten 
neu gemischt: Grenzen, Völker, Sprachen verschoben sich, entlang der alten Rö-
merstraßen stießen die Südwanderungen germanischer Stämme bis weit in die 
Poebene vor, der geschlossene rätoromanische Siedlungsraum zerfiel, und in den 
breiten Flusstälern der Alpen ging man allmählich zum Gebrauch der großen 
Nationalsprachen über, die sich im Lauf des späten Mittelalters herauskristalli-
sierten. Heute wird im Bereich des Alpenbogens durchwegs Französisch, Italie-
nisch oder Deutsch (im äußersten Osten Slowenisch) gesprochen, je nachdem, zu 

1	 Cf. Formigé 1949; Lücke 2018.
2	 Cf. Paunier 2014; siehe auch Metzger/Gleirscher 1992; Pescosta 2013.
3	 Cf. Bossong 2008, besonders Kap. 6: Rätoromanisch, 173–197.



209Die Reise der Madrisa. Auf den Spuren rätoromanisch-ladinischer Verbindungen

welchem Staatswesen das Planquadrat gerade gehört. Nur in ausgesprochenen 
Rückzugsgebieten konnten sich Restsplitter der alten ladinisch-rätoromanischen 
Idiome halten, wie in den Hochtälern Graubündens, in den (früher) nur schwer 
zugänglichen Tälern der Dolomiten und in den randständigen Gebieten Friauls.

1.2 Quaestio ladina

Obwohl das sogenannte Alpenromanisch sehr alten Ursprungs ist, wurde die 
Sprachwissenschaft erst um die Mitte des 19. Jahrhunderts auf die Situation auf-
merksam und nahm die drei isolierten Sprachinseln näher in Augenschein. Der 
Glottologe Graziadio Isaia Ascoli (1829–1907) wies in den vielzitierten Saggi 
ladini (1873) die sprachlichen Ähnlichkeiten der drei “ladinischen” oder “räto-
romanischen” Inseln nach.4 Er vermutete für die römische Epoche die Existenz 
eines einheitlichen geschlossenen Sprachraums, der sich über den ganzen Alpen-
bogen, vom Donauraum im Norden bis zum Gardasee im Süden, und vom St. 
Gotthard in der Schweiz im Westen bis nach Triest im Osten erstreckte. Diese 
ursprüngliche Einheit wird heute noch durch die Toponomastik bestätigt, welche 
bekanntlich das konservativste Element einer Sprache darstellt. In der Tat stim-
men zahlreiche Ortsnamen aus Graubünden, aus den Dolomiten und aus dem 
Friaul überein und belegen genau die Ausdehnung und die Flächendeckung der 
Romanisierung. Nach dem Zerfall der alten Einheit waren die kleinen Gemein-
schaften, die in abgelegenen Bergtälern ihre urtümlichen Idiome Jahrhunderte 
lang bewahrten, nicht weiter aufgefallen. Sie gehörten keiner “Nation” an und 
bildeten auch selbst keine. Warum auch? Das Überleben in ihrer kargen Umge-
bung war mühevoll genug.

Ascolis These einer quasi “genetischen” Verwandtschaft der drei Splitterspra-
chen, die auf einen gemeinsamen Ursprung hindeuteten, kam nun aber dem 
Nationalstolz des jungen Königreichs Italien in die Quere. Vor allem im Sella-
ladinischen Raum, wo Italien mit dem alten Erzfeind, dem deutschdominierten 
Habsburgerreich aneinandergeriet, wurde die Eigenständigkeit des Alpenroma-
nischen in Frage gestellt. Die ladinischen Idiome seien nichts anderes als ein 
sehr fluides Kontinuum am Rand des italienischen Sprachraums am Übergang 
zur Galloromania.5

4	 Ascoli 1873. Siehe dazu Bauer 2009a.
5	 Die Thesen des italienischen Sprachwissenschaftlers Carlo Battisti (1882–1977) zur Quaestio la-

dina standen offen den politischen Positionen des rechtsnationalen Lagers nahe, cf. Battisti 1937. 



210 Von Salzburg über Ladinien und das Aostatal bis Sizilien / Ulrike Kindl

Das alles ist Roland Bauer, dem hochverehrten Freund und ausgewiesenen Spe-
zialisten für dialektometrische Untersuchungen wohlvertraut.6 Nicht zuletzt ist 
es seinen Studien zu verdanken, dass die leidige quaestio ladina endgültig als 
das entlarvt ist, was sie von Beginn an war: eine von politischen Opportunismen 
bestimmte Diskussion um Herrschaftslegitimierung im Ungeist nationalistischen 
Staatsdenkens.7 

Ascolis erstaunliche Pionierleistung, in der Blütezeit des Nationalismus die Ur-
verwandtschaft der favelle ladine quer über den Alpenbogen hinweg zu erkennen, 
freizulegen und nachzuweisen, legte die erste und wichtigste Spur, um eine ver-
gessene Vergangenheit wieder zu entdecken.

2. Gesunkenes Erzählgut

Die verschütteten Wege erschwerten zunehmend die Kommunikation zwischen 
den einzelnen Sprachinseln. Wohl muss es noch lange Brücken zwischen Müstair, 
dem Engadin und dem oberen Vinschgau gegeben haben, doch ob der Kontakt 
bis in die ladinischen Täler rund um den Sellastock reichte, nachdem die alten 
Wege über den romanischen Nonsberg kaum noch benutzt wurden, ist doch sehr 
fraglich. Die Nordorientierung des mittelalterlichen Heiligen Römischen Reichs 
tat ein übrigens: Handel und Wandel konzentrierten sich mehr und mehr längs 
der Nord-Süd-Achsen, der Austausch zwischen den reichen Städten Italiens und 
den Märkten an Rhein und Donau beherrschte die Zeit der heraufziehenden Mo-
derne. Die alten Ost-West-Verbindungen verloren endgültig ihre Bedeutung, als 
sich im Herzen der Zentralalpen der strategisch bedeutsame Territorialstaat Tirol 
herausbildete. Das ausgeprägte Passland kontrollierte die wirtschaftlich wichtigs-
ten Übergänge über den Alpenhauptkamm, verfügte mit den beiden schiffbaren 
Flüssen Inn und Etsch über schnelle und leistungsfähige Verkehrswege und ver-
stand es, auch nach seiner Eingliederung in das Habsburgerreich ein hohes Maß 
an Eigenständigkeit zu bewahren. Damit war ein harter Keil zwischen die Bünd-
ner Romanen und die Sella-Ladiner getrieben. Als dann im Zug der Reformation 

Siehe dazu Goebl 2003. Vorsichtiger und linguistisch fundiert formulierte Giovan Battista Pellegrini 
(1921–2007) seine Ansichten: Saggi sul ladino dolomitico e sul friulano (1972), ebenso: La genesi del 
retoromanzo (o ladino) (1991). 

6	 Cf. Bauer 2009b. Diese Studie ergab, dass die drei rätoromanischen Inseln eine vom Oberitalienischen 
gänzlich differenzierte Sprachfamilie bilden. Die Splitter-Idiome sind nicht dem italienischen Sprach-
typ zuzuordnen, sondern gehören, wie schon Ascoli vermutet hatte, einer eigenständigen Gruppe in-
nerhalb der großen romanischen Sprachenvielfalt an.

7	 Cf. Pescosta 2020.



211Die Reise der Madrisa. Auf den Spuren rätoromanisch-ladinischer Verbindungen

die rätoromanischen Täler des Kantons Chur dem katholischen Glauben verloren 
gingen und der noch stark romanisch geprägte Vinschgau ebenfalls der Refor-
mation zuneigte, griff die Tiroler Obrigkeit durch: Der Vinschgau wurde einge-
deutscht und gründlich rekatholisiert, die Lage zwischen Tirol und dem Grauen 
Bund blieb Jahrhunderte lang angespannt, nur noch verschwiegene Schmuggler-
pfade wechselten über die einsamen Berge.

Weiter östlich, in den unwegsamen Tälern im Zwickel zwischen den Flüssen 
Rienz und Eisack, träumte die zweite Sprachinsel des ehemaligen Alpenroma-
nischen vor sich hin: Das ganze Gebiet lag im Schlagschatten der großen Ver-
kehrsverbindungen über die Alpen, wirtschaftlich völlig uninteressant und kaum 
bekannt. Wenige, mühsame Saumpfade führten ins Eisacktal, zu den Sitzen des 
Fürstbischofs von Brixen, des geistlichen Herrschers über die kargen Höhen, 
oder gar bis nach Bozen, dem Marktplatz, wo man Waren feilbieten konnte. In 
die andere Richtung, der Ebene entgegen, nach Treviso und weiter nach Venedig 
führten bessere Wege, doch der Tiroler Adler und der Geflügelte Löwe waren sich 
spinnefeind, und am einträglichen Holzhandel verdienten nur die großen Kauf-
leute. Kein Mensch kümmerte sich um das armselige Volk im Einzugsgebiet der 
Wildbäche, wo die Bäume in den ausgedehnten Wäldern gefällt und dann in die 
großen Städte im Adriaraum getriftet wurden.

An der Schwelle zum 19. Jahrhundert änderte sich Europas Geistesleben: Die 
Romantik leitete eine neue kulturgeschichtliche Epoche ein, die das Erbe von 
Antike und Aufklärung gründlich auf den Prüfstand stellte.8 Europas Geschichte 
wurde neu erfunden; der romantische Blick, geschärft durch die Ereignisse der 
Französischen Revolution und geschult an den Ideengebäuden der deutschen 
Philosophie, dachte vorher Unvereinbares zusammen, sprengte die Grenzen zwi-
schen Traum und Wirklichkeit und sah in der “Wiederverzauberung der Welt” die 
einzige Chance, dem subjektiven Empfinden zu seinem Recht zu verhelfen.

2.1 “Die verzauberten Täler”

Zu den bis heute nachwirkenden Folgen der romantischen Kulturrevolution ge-
hören die Entdeckung der Landschaft und eine Neubewertung historischer Ge-
gebenheiten, die den Übergang von den Herrschaftsformen des Ancien Régime 
zum modernen Europa der Nationen leistete. Beide Faktoren spielen bei der 

8	 Cf. Berlin 2004; Görner 2021. Hingewiesen sei auch auf die Realiensammlung bei Schanze 2003.



212 Von Salzburg über Ladinien und das Aostatal bis Sizilien / Ulrike Kindl

Sichtbarwerdung der alten rätoromanisch-ladinischen Sprachinseln eine bedeut-
same Rolle.

Bis an die Schwelle zur Moderne galt allein die von Menschenhand gepflegte 
Landschaft als “schön”. Das Idealbild war der Garten, doch auch das bestellte 
Acker- und Weideland galt als “lieblich”; die wilde Natur war und blieb hin-
gegen ein locus horribilis, wo unsaubere Geister, Hexen und der böse Wolf ihr 
Unwesen trieben. Das Auge für die Schönheit der Natur, vor allem das Emp-
finden für die unberührte Natur, für das Erleben von Urwelt und Wildnis, ging 
in Europa erst mit der Romantik auf, als im Zuge der Industrialisierung die 
Verstädterung einsetzte und der Begriff der Landschaft einen völlig neuen Stel-
lenwert erhielt. Erst dem nunmehr in der Stadt lebenden Menschen erschien die 
Natur in neuem Licht – er musste ja auch nicht mehr von ihr und mit ihr leben, 
sondern konnte sie genießen, als Abenteuerspielplatz oder als Traum vom ver-
lorenen Paradies.9 Mit der Entwicklung des Alpinismus kam die Bergwelt in 
den Fokus, erst die Eisriesen der Zentralalpen, und schließlich die senkrechte 
Felsenwildnis der Kalkalpen.10 Es waren romantische Weltenbummler, die das 
Zauberreich der “Bleichen Berge” weltbekannt machten,11 und nach und nach 
sickerte auch durch, dass die ansässige Bevölkerung eine sehr merkwürdige 
Sprache benutzte, ähnlich dem “Kauderwelsch”, das man in einigen Tälern in 
Graubünden zu hören bekam.

Neben der nunmehr interessierten Sprachwissenschaft richtete eine weitere 
Gruppe von Forschern den Blick auf die gleichsam jungfräulichen Landschaften 
und entdeckte Erstaunliches: Diese einfachen Hirten und Bauern in den “verzau-
berten Tälern” Graubündens und der Dolomiten12 hüteten eine Erzählkultur, wie 

9	 Siehe dazu Küster 2012. Speziell zum Wandel des Landschaftsbildes in der Neuzeit siehe Trepl 2012; 
interessant zum Thema auch Brevini 2013.

10	Siehe allgemein Amstädter 1996; Günther 1998; Grupp 2008; Lauterbach 2010.
11	Das heute weltberühmte Oronym der Dolomiten geht, wie bekannt, auf den französischen Geologen 

Déodat de Dolomieu (1750–1801) zurück, dem die Besonderheit dieses subalpinen Kalk-Minerals 
auffiel. Das Gestein erhielt den Namen Dolomit, und die daraus aufgebauten Berge fasste man schließ-
lich unter der Bezeichnung Dolomiten zusammen. Der ursprünglich lediglich einem kleinen Kreis 
von Geologen bekannte Fachbegriff wurde von zwei naturkundlich interessierten Reiseschriftstellern 
in alle Welt getragen: cf. Churchill/Gilbert 1864. Das Werk, ein regelrechter Bestseller, wurde um-
gehend ins Deutsche übersetzt (Die Dolomitberge. Ausflüge durch Tirol, Kärnten, Krain und Friaul 
i. d. J. 1861, 1862 und 1863 mit einem geologischen Abschnitte, Klagenfurt, 1865–1868). Es war die 
Geburtsstunde der Dolomiten-Begeisterung.

12	Cf. Caminada 2006; die bekannteste Sammlung aus dem Reich der ebenfalls “verzauberten” Bleichen 
Berge stammt aus der Feder von Karl Felix Wolff, Dolomitensagen (2019).



213Die Reise der Madrisa. Auf den Spuren rätoromanisch-ladinischer Verbindungen

es in ganz Europa nicht ihresgleichen gab. Wie war das möglich? Und was hatte 
es damit auf sich?

2.2 “Wilde Philologie”

Sprache und Kultur sind nicht dasselbe, doch die beiden Begriffe sind auf fata-
le Art und Weise eng miteinander verknüpft; und wieder war es die Romantik, 
die mit ihrer Neu- und Umbewertung geschichtlicher Zusammenhänge die Kar-
ten neu mischte. Johann Gottfried Herder (1744–1803), einer der Begründer der 
deutschen Romantik, setzte dem Universalismus der Aufklärung die Idee entge-
gen, die Geschichte der Menschheit entwickle sich in “Nationen”, in jeweils ein-
zigartigen Gemeinschaften, die er als Einheiten aus Sprache, Land und kulturel-
ler Überlieferung beschrieb. Entscheidend für die Herausbildung der jeweiligen 
Gemeinschaften sei die “Nationalliteratur”, das schriftliche Erbe der werdenden 
“Kulturnation”, doch beinahe noch wichtiger als diese “Kunstpoesie” sei die 
“Volkspoesie”, in der die Sprachkraft eines Volkes sich in genialer Reinheit ent-
falte. Herders Essay über Ossian und die Lieder alter Völker (1773) kennzeichnet 
einen wahren cultural turn in der Debatte um die Leistung literarischer und phi-
losophischer Gestaltung: Neben dem Begriff der elitären Hochkultur entwickel-
te sich das Konzept einer untergründig wirkenden “Volkskultur” als der wahren 
Trägerin idealer Werte und schöpferischer Kraft.13

Die Entdeckung der mündlichen Erzähltradition löste in ganz Europa eine bei-
spiellose Sammelwut aus, um den Schatz der “Volkspoesie” zu heben, je nach 
Bedarf nach Gebieten oder nach Sprachkreisen geordnet. Es entstanden die gro-
ßen Sammlungen aus aller Welt, in den Anfängen vorwiegend nach dem Muster 
der beiden Gründungsväter der modernen Erzählforschung, der Brüder Jacob 
(1785–1863) und Wilhelm (1786–1859) Grimm.14 Damit war die “Volkspoesie” 

13	Aus der beinahe unübersehbaren Fülle von kritischen Studien zu Herder siehe besonders den heute 
noch gültigen Essay von Frederic G. Barnard: Zwischen Aufklärung und politischer Romantik. Eine 
Studie über Herders soziologisch-politisches Denken (1964). Herders von tiefem Humanismus gepräg-
tes Denken darf nicht für die perversen Instrumentalisierungen seines Ideengutes durch den späteren 
Nationalsozialismus verantwortlich gemacht werden. Es bleibt Herders Verdienst, den aus dem politi-
schen Denken der französischen Spätaufklärung stammenden Begriff der “Nation” mit geistigen Wer-
ten aus dem deutschen Idealismus zum bis heute staatstragenden Identifikationsmuster des modernen 
“Europa der Nationen” gemacht zu haben. Allgemein zu Herder siehe Maurer 2014; Leiner 2012.

14	Auf die Bedeutung der Brüder Grimm als Begründer der Germanistik kann hier nicht weiter einge-
gangen werden. Hingewiesen sei hingegen auf ihre Rolle als Geburtshelfer der modernen Erzählfor-
schung: siehe Blum 1997; Rölleke 2019.



214 Von Salzburg über Ladinien und das Aostatal bis Sizilien / Ulrike Kindl

im Geiste Herders zwar tatsächlich gerettet, aber sie war in die Fänge eines epis-
temischen Denkens geraten, die ihrer Eigenart nicht gerecht werden konnte: Die 
Brüder Grimm waren hervorragende Philologen, und dementsprechend bearbei-
teten sie das Sammelgut als etwas sonderbare Texte, die ediert werden mussten.15

Die beiden Märchenbrüder wiesen die neu entdeckte Erzählkultur der “Frühzeit” 
eines Volkes zu und historisierten damit eine Kulturschicht, denen Begriffe wie 
Geschichtlichkeit und Entwicklung zutiefst wesensfremd sind. Sagen und Mär-
chen sind keine Früh- oder Vorformen der literarischen Entwicklungsgeschichte, 
es sind überhaupt keine “Formen”, sondern Strukturen für Inhalte und Zusam-
menhänge, die entweder dem phantastischen Erzählen oder dem wahrhaftigen 
Berichten innerhalb einer nicht-geschichtsbezogenen imaginatio mundi dienen. 
Märchen und Sagen sind nicht uralt, sondern im wahrsten Sinn des Wortes “älter”, 
d.h. anders als unser heutiges Denken und damit nicht nach unseren Vorstellun-
gen datierbar. Der grundlegende Fehler der beiden Grimm lag in ihrer Meinung, 
man könne diese mündliche Kulturschicht einfach in das romantische Weltbild 
integrieren, nach poetischen Regeln, die nur ein wenig vereinfacht werden müs-
sen – für Kinder etwa, was prompt das nächste Missverständnis auslöste:16 Mär-
chen und Sagen sind kein Kinderkram, es sind Zeugnisse von Erwachsenen für 
Erwachsene, Produkte eines Vorstellungshorizontes, der nicht einfach als volks- 
oder kindertümliche Abart unseres heutigen Weltbildes angesehen werden darf, 
sondern in seiner Eigenart untersucht werden muss.17

2.3 Detgas, contìe, liendis

Im Zug der romantischen Begeisterung für die “Volkspoesie” wurde um die Mitte 
des 19. Jahrhunderts auch der alpine Lebensraum systematisch nach Beständen 
mündlichen Erzählgutes abgeklopft, und siehe da, es kam Erstaunliches zum Vor-

15	Zum grundlegenden Problem des Historismus in der Märchen- und Mythenvorstellung der beiden 
Grimm siehe vor allem Wyss 1979.

16	Die Grimmschen Märchen gelten heute als eigene Gattung im Spannungsfeld zwischen dem litera-
rischen Kunstmärchen und dem eigentlichen Volksmärchen. Siehe dazu Karlinger 1983; vor allem 
Uther 2008.

17	Die grundlegende Neuorientierung wurde im Rahmen der sogenannten Strukturalen Anthropologie von 
Claude Lévi-Strauss (1958) entwickelt; ferner die vierbändige Serie über Mythologiques (voll. I–IV, 
1964–1971) und die Nachfolge-Untersuchung Anthropologie structurale deux (1973). Dazu gehören 
auch die Überlegungen zum “wilden Denken” La pensée sauvage (1962): Damit war die philologische 
Grimm-Schule endgültig überwunden, die neue Fachrichtung der Kulturanthropologie bewertete den 
Begriff der Herderschen “Volkspoesie” unter anderen Aspekten. Cf. Greverus 1990.



215Die Reise der Madrisa. Auf den Spuren rätoromanisch-ladinischer Verbindungen

schein. Vor allem im Bereich der alpenromanischen Sprachinseln enthüllte sich 
vor den Augen der verdutzten Volkskundler der ersten Stunde eine Erzählland-
schaft, die nicht so recht in das vorgegebene Muster der Grimmschen Märchen 
und Sagen passen wollte.

Im Großen und Ganzen recht unbekümmert gingen die ladinophonen Gebiete 
im Friaul mit den Ergebnissen um: Ihre klare ethnische Eigenwahrnehmung, 
gestützt auf die historische Kontinuität des Furlan, dessen erste Belege bis ins 
14. Jahrhundert zurückreichen, und auf ihr reiches kulturelles Erbe in Kunst und 
Literatur, integrierte problemlos und mit Gewinn das gehobene Volksgut. Heute 
rühmt sich die östlichste Sprachinsel der favelle ladine einer hervorragend doku-
mentierten Erzähltradition: In zehnjähriger Feldforschung trug ein Forscherteam 
im Auftrag der Societât Filologjiche Furlane ein beeindruckendes Inventar von 
Racconti popolari friulani zusammen.18 Neben der eigentlichen Erzählforschung 
sind auch Sitte und Brauchtum gut erfasst. Tendenziell ist eine gute Vergleichbar-
keit der ladinischen Überlieferungen mit der Erzähllandschaft des germanopho-
nen Alpenraumes gegeben; im friaulischen Sprachzweig wird zudem der Einfluss 
der slawischen Welt deutlich, der über die slowenischsprachigen Minderheiten 
im Görzer Gebiet in den Alpenraum getragen wurde und interessante Spuren in 
Sprache und Erzählgut der Romanen hinterlassen hat. Mehr als anderswo wird 
in den friaulischen Gebieten klar, dass es im Lauf der Geschichte neben der gut 
belegten Nord-Süd-Achse über die Alpen, über die romanische und germanische 
Elemente hin und her wechselten, auch eine nicht minder wichtige Ost-West-
Bewegung gegeben haben muss, über die der zentrale Alpenraum Impulse aus 
den östlichen Gebieten erhielt, vorwiegend aus Istrien und Dalmatien. Über wel-
che Wege und unter welchen wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Umständen 
dieser Austausch stattfand, ist noch wenig erforscht.

Kontroverser war die Situation in den rätoromanischen Tälern Graubündens. 
Gegen Ende des 19. Jahrhunderts schien das Schicksal der zersplitterten Ge-
meinschaften endgültig gezeichnet, die rätoromanischen Idiome wurden zuguns-
ten des Deutschen mehr und mehr aufgegeben. Die Wende kam 1885 mit der 
Gründung der Societad Retorumantscha, der bündnerromanischen Sprachverei-
nigung in Chur, die sich der Pflege und der Erforschung des rätoromanischen 

18	Cf. Nicoloso Ciceri 1968–1978. Darin enthalten sind neben frühen volkskundlichen Forschungen in 
italienischer Sprache auch die Sammlungen von Dolfo Zorzut, Sot la nape... (1924–1927) mit Mär-
chen, Mythen und Sagen in den verschiedenen Varianten des Idioms. Das gesamte Material ist digita-
lisiert: <https://raccontipopolari.filologicafriulana.it/>, [23.02.2023].



216 Von Salzburg über Ladinien und das Aostatal bis Sizilien / Ulrike Kindl

Erbes verschrieb.19 Neben der sprachlichen Erneuerung bahnte sich auch eine 
Renaissance der rätoromanischen Kulturtradition an: Einen Meilenstein setzte 
Caspar Decurtins (1855–1916) mit der Herausgabe der 13-bändigen Rätoro-
manischen Chrestomathie,20 die systematisch historische und literarische Doku-
mente der verschiedenen Idiome quer durch die Jahrhunderte zusammenstellte 
und nebenbei auch hochinteressante Belege der reichen mündlichen Erzähltradi
tion der Raetoromania sammelte. Sagen und Märchen, Volkslieder, Sprüche und 
Brauchtum, das sich in den abgelegenen Tälern der Zentralalpen getreulich erhal-
ten hat, erlauben heute einen detaillierten Einblick in die Vorstellungswelt dieser 
Minderheit, die der deutschsprachigen Überlieferung des Alpenraumes zwar eng 
verwandt ist, aber auch Züge einer ausgeprägten Autochtonie aufweist. Davon 
wird noch ausführlich zu reden sein.

Am heikelsten präsentierte sich die Lage im Dolomitenraum: Entsprechend der 
generell dürftigen Dokumentation der Sella-ladinischen Sprachinsel war es auch 
um die systematische Erfassung der volkskundlichen Erzählkultur dieses Gebie-
tes nicht gut bestellt, obwohl sich in den abgelegenen und lange unzugänglichen 
Tälern der Dolomiten, ähnlich wie in Graubünden, eine faszinierende Tradi
tion erhalten hat, die bei aller Vergleichbarkeit mit der benachbarten deutschen 
und italienischen Überlieferung die Autochtonie der rätoromanischen Welt be-
eindruckend unter Beweis stellt. Allerdings wurde das Volksgut Ladiniens, im 
Unterschied zu Friaul und Graubünden, kaum von ladinophonen Sammlern und 
Forschern gehoben, weil sich ein ladinisches Bewusstsein historisch viel zu spät 
entwickelt hatte. 1881 erschien ein erstes, schmales Bändchen mit Volksüber-
lieferungen in den verschiedenen ladinischen Idiomen (mit italienischer Über-
setzung), die Proverbi, tradizioni ed anneddoti delle Valli ladine orientiali des 
Gadertaler Gelehrten Gian Battista Alton (1845–1900); Alton war vor allem Ro-
manist und Sprachforscher und hatte die folkloristischen Texte eher aus linguisti-
schem Interesse zusammengestellt; zudem schrieb er in der Einleitung, er könne 
an den ladinischen Überlieferungen nichts eigenständig Ladinisches finden und 

19	Das erklärte Ziel der Societad Retorumantscha ist die Sammlung romanischer Quellentexte sowie die 
Förderung von Forschungsarbeit zum Rätoromanischen. Ihr Jahrbuch Annalas publiziert seit 1886 
regelmäßig einschlägige Beiträge; seit 1904 zeichnet sie auch verantwortlich für die Herausgabe des 
Dicziunari Rumantsch Grischun (aktiv seit 1931): <https://www.drg.ch/startseite>, [23.02.2023]. 

20	Decurtins 1888–1919. Siehe auch Rolshoven 2012. Damit waren die Schätze der rätoromanischen 
Folkloristik aber noch nicht vollständig gehoben: erwähnt sei vor allem das Werk von Leza Uffer, mit 
dem die systematische Erzählforschung einsetzte, die engadinischen Arbeiten von Gian Bundi und die 
halb wissenschaftliche und halb literarische Tätigkeit von Christian Caminada, der, wie bereits erwähnt, 
den Reiz der Verzauberten Täler weit über die Grenzen der Schweiz hinaus bekannt gemacht hat.



217Die Reise der Madrisa. Auf den Spuren rätoromanisch-ladinischer Verbindungen

überhaupt seien diese unterentwickelten Täler “arm an Sagen”. Heute wissen wir, 
dass Alton sich sehr geirrt hat, doch seine Fehleinschätzung hatte böse Folgen: 
Als zu Beginn des 20. Jahrhunderts, noch knapp vor dem verheerenden Welt-
krieg, der die Traditionslandschaft Ladiniens völlig zerstörte, der Journalist und 
Schriftsteller Karl Felix Wolff (1879–1966) seine Dolomitensagen herausgab, 
nahm die Erzählforschung davon kaum Notiz, da die Sammlung als Kunstpro-
dukt galt.21 Nun hat Wolff nach Grimmschem Vorbild sicher Buchmärchen und 
-sagen geschaffen, doch enthalten die in deutscher Sprache gestalteten Erzäh-
lungen unzweifelhaft autochtonen Motive des ladinischen Kulturkreises. Wolffs 
zum Teil sicher allzu frei ausgebaute Erzählmotive finden heute ihre Bestätigung 
in den (teils deutschen, teils ladinischen) Sammlungen des Fassaners Hugo de 
Rossi (1875–1940),22 die in den Wirren der schwierigen Geschichte des Dolomi-
tenraumes lange unveröffentlicht geblieben sind und erst heute bearbeitet wer-
den. Ähnlich wie in Graubünden geht es allerdings nur mehr um die Erforschung 
und Bewahrung einer Traditionslandschaft, die unter dem Druck tiefgreifender 
Veränderungen in der wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Entwicklung zu-
sammengebrochen ist.

2.4 Von Dialas, Ganes und anderen Geistern

Dialas – Salige – Ganes – Vivenes – Aganis – Žalka – Vile – Rojenice: Die ge-
heimnisvollen Vegetationsgeister der Alpen haben viele Namen.23 Ihr Bild jedoch 
ist stets sehr ähnlich, von Graubünden über Tirol bis ins Dolomitengebiet, und 
darüber hinaus bis nach Friaul und Slowenien. Und auch die alten Überlieferun-
gen, die man sich in vielen Sprachen von ihnen erzählt, folgen stets dem gleichen 

21	Wolffs Dolomitensagen (2019), heute ein Weltbestseller, stieß in der Fachwelt lange auf großen Wi-
derstand. Zur Auflagengeschichte und Rezeption der Sammlung siehe Kindl 1983. 

22	Die volkskundlichen Arbeiten von Hugo de Rossi zählen heute zu den wichtigsten und zuverlässigs-
ten Quellen der ladinischen Erzähltradition, siehe vor allem Märchen und Sagen aus dem Fassatale 
(1984). Der Nachlass des penibel nach korrekten volkskundlichen Kriterien arbeitenden Forschers ist 
noch kaum ausgewertet. Der Bestand, vollständig digitalisiert, wird im Istitut Cultural Ladin in Vigo 
di Fassa verwahrt.

23	Cf. Petzoldt 2014; Haid 2006; spezifisch zu den ladinischen Naturgeistern siehe Alinei 1985; zur 
Tradition im Friaul: Sibille-Sizia 2010; zu den einzelnen Bezeichnungen siehe auch die jeweiligen 
Stichwörter in Brednichs Enzyklopädie des Märchens. Handwörterbuch zur historischen und verglei-
chenden Erzählforschung (1977–2015, 15 voll.): Bea Lundt, “Wassergeist”, Vol. 14, 2014, 519–526; 
Leander Petzoldt, “Waldgeister”, Vol. 14, 2014, 443–450; Lutz Röhrich, “Elementargeister”, Vol. 3, 
1981, 1316–1326; Id., “Geist, Geister”, Vol. 5, 1987, 909–922, mit einer interessanten Unterscheidung 
zwischen “Kulturgeistern” (Schutzgeister, Polter- und Totengeister) und “Naturgeistern”, zu denen 
Röhrich alle Vegetationsgeister in Wasser, Wald und Feld zählt.



218 Von Salzburg über Ladinien und das Aostatal bis Sizilien / Ulrike Kindl

Muster: Hoch oben im Gebirge, wo heute nur noch eine magere Schafweide liegt 
oder auch gar nichts mehr wächst, war früher eine fruchtbare Alpe. Sie wurde von 
einem wunderschönen, freundlichen Mädchen behütet, und ihre Gaben machten 
die Menschen reich. Dann geschah das Unvermeidliche: Die schöne Fee wurde 
beleidigt, oder missachtet, oder auch bei ihrem geheimen Namen genannt, den 
die Menschen nicht aussprechen durften.24 Einmal erkannt, musste die Fee wei-
chen, und mit ihr schwand das Glück dahin, das Gras verdorrte, das Wasser ver-
siegte, Geröll brach über die Fluren herein und meist schob sich auch noch eine 
Gletscherzunge über das einst fruchtbare Tal.

Hinter all diesen Erzählungen steckt stets die gleiche Vorstellung, die in tradi-
tionellen lokalen Visualisierungen erzählt wurde. Doch ob nun von Dialas die 
Rede ging, oder von Saligen, oder auch von Ganes und Vivenes – stets wurden sie 
beschrieben als Erscheinungen von wundersamer Schönheit, anmutig gekleidet, 
mit prachtvollen Haaren, lieblichen Stimmen und übernatürlichen Kräften be-
gabt. Sie verbreiteten Segen und Wohlergehen, wo immer sie auftraten, denn sie 
geboten über die Fruchtbarkeit der Natur und wussten die Zeichen des Himmels 
zu deuten. Bis nach Friaul reicht die Spur der Aganis, der “Wasserfrauen”. Im 
slowenischen Raum traten die Vile hinzu, und auch die zwielichtigen Rojenice, 
die “Schicksalsfrauen”, die Herrinnen über chronos und kairos, und letztlich hü-
tete der ganze Haufen einträchtig das unerforschliche Gleichgewicht von fatum 
und fortuna. Macht über die “rechte Zeit”, über das Glück des Überflusses und 
den Verlust der Gaben sind numinose Fähigkeiten, die der Mensch nicht zwingen 
kann, Gnade und Segen liegen in der Hand höherer Mächte.

Wir haben es mit einer sogenannten anthropologischen Konstante zu tun, die das 
Verhältnis des Menschen zu seiner Umwelt erzählerisch bewältigt und in un-
gezählten Varianten zu typischen Konstellationen gerinnen lässt: Das numinose 
Dominium über Wasser-Wachstum-Fruchtbarkeit wurde im “wilden” Weltbild 
weiblich imaginiert, also trat dem Menschen ein weiblicher Geist gegenüber. Die 
jeweilige Variante aus der Schar der Vegetationsgeister trat aus dem Wald hervor, 
stand am Ufer eines Gewässers oder war einfach da. Sie wusste manch guten Rat, 
und manchmal lebte sie sogar einige Zeit bei den Menschen, als dienstbare Magd 

24	Meist wird der erzähltypische Untergang eines einst blühenden Paradieses ätiologisch mit dem Motiv 
des bestraften Frevels gedeutet, was im biblischen Bericht vom Sündenfall sein Urbild haben dürf-
te. Siehe dazu Bächtold-Stäubli 1927–1942, Vol. 1, 1434, sowie Vol. 3, 79; Lutz Röhrich, “Frevel. 
Frevler”, in: Brednich, Vol. 5, 1987, 319–333. 



219Die Reise der Madrisa. Auf den Spuren rätoromanisch-ladinischer Verbindungen

oder auch als Ehefrau (“Melusinen-Motiv”)25, und alles geriet zum Guten. Doch 
es gibt keine dauerhafte Verbindung zwischen den Geistern der Wildnis und den 
Menschen, das Verhältnis muss aufgelöst werden, wenn die Zeit abgelaufen ist. 
Die Sagen erzählen diesen Vorgang in zwei typischen Verhaltensmustern: Entwe-
der ist früher oder später eine geheimnisvolle Stimme aus dem Wald zu hören, die 
gebieterisch die Rückkehr der Fee einfordert (“Heimrufung”)26; oder die Men-
schen halten sich nicht an ein streng auferlegtes Gebot, meist ein Namenstabu 
(“Mahrtenehe”)27, worauf die Fee sich stets sofort entfernt – und mit ihr zieht der 
Segen davon.

Die weite Verbreitung bestimmter Erzählzusammenhänge, die in immer wieder-
kehrenden Formen über Sprach- und Staatsgrenzen hinweg anzutreffen waren, 
war schon den Sammlern und Volkskundlern der ersten Stunde aufgefallen, de-
nen es noch um die Erfassung der Herderschen “Volkspoesie” ging. Konnte eine 
Erzähltradition, die sich in unzähligen Varianten immer das Gleiche erzählte, 
wirklich “national” sein, wie die romantische Sagen- und Märchenforschung ja 
überzeugt war? Neuere Ansätze einer vergleichenden Erzählforschung brach-
te schließlich die Erkenntnis, dass sich bestimmte Typen als regelrechte, bei
nahe genormte Erzähl-Sequenzen in großen geographisch-historischen Räumen 
nachweisen lassen: Die Antwort war die Erarbeitung des Typenkatalogs der Fin-
nischen Schule (ATU),28 der seitdem die Grundlage der Märchen- und Sagenfor-
schung ist. Die Einbindung der großen Datenmengen, die im Lauf des späten 19. 
Jahrhunderts zusammengestellt wurden, in den ATU revidiert zwar die roman-
tische Vorstellung, die Herdersche “Volkspoesie” sei die wahre Identitätsmeta-
pher der Völker,29 öffnet dafür aber den Blick für die wirklichen Vorgänge beim 
Transfer von Identitätsmustern: Nicht die eigentlichen Erzählsequenzen der 
angeblich nationalen Sagen und Märchen gehören zur Tradition eines Volkes, 

25	Zum Sagenmotiv der Melusine siehe Claude Lecouteux, Stichwort “Melusine”, in: Brednich, Vol. 9, 
1999, 556–561.

26	Das Sagenmotiv der “Heimrufung” geht auf die antike Überlieferung vom “Tod des großen Pan” zu-
rück. In der Erzählforschung ist das in ganz Mitteleuropa verbreitete Motiv der geheimnisvollen Bot-
schaft aus dem Jenseits mit ATU 113A klassifiziert. Siehe dazu Patricia Lysaght, Stichwort “Pan ist 
tot”, in: Brednich, Vol. 10, 2002, 492–497; Wassmann 2003.

27	Lutz Röhrich, Stichwort “Mahrtenehe. Die gestörte Mahrtenehe”, in: Brednich, Vol. 9, 1999, 44–53; 
Pisarek 2016.

28	Eine erste Version des Katalogs wurde nach ihren Erstellern Antti Aarne und Stith Tompson kurz AaTh 
abgekürzt; nach einer gründlichen Überarbeitung und Erweiterung durch Hans-Jörg Uther verwendet 
man seit 2004 die Abkürzung ATU. Cf. Aarne/Thompson 1961; heute Uther 2004.

29	Cf. Bausinger 1980.



220 Von Salzburg über Ladinien und das Aostatal bis Sizilien / Ulrike Kindl

sondern vielmehr deren lokale Einfärbung in den Erfahrungshorizont der tradie-
renden Gemeinschaft, also deren Oikotypisierung, wie es im Fachjargon heißt.30

3. Die Reise der Madrisa

All die Sagen von den guten Geistern, die Glück und Segen brachten und deren 
Vertreibung zum Untergang einst blühender Hochalmen führte, gehören also kei-
ner spezifischen Sprachgemeinschaft im alpinen Raum an, vielmehr ist festzustel-
len: Der Erzähltyp ATU 400 (“Jenseitige als Braut”, mit zahllosen Untertypen) 
ist in der alpinen Milieudominanz meist bis durchgehend mit Sagenmotiven wie 
Heimrufung und gestörter Mahrtenehe verkreuzt.

Dieser sichere Rahmen erlaubt nun die Einstellung schärferer Linsen, und erst 
diesem genaueren Blick auf die lokalen Elemente enthüllt sich eine verblüffen-
de Feststellung: ATU 400 hat in den rätoromanisch-ladinischen Gebieten eine 
gemeinsame Spur hinterlassen, die sich in den angrenzenden deutschen, italieni
schen und slowenischen Gemeinschaften nicht nachweisen lässt. Über verschüt-
tete Wege und abgebrochene Brücken hinweg reiste die Vorstellung eines Ve-
getationsgeistes der besonderen Art, ähnlich der particolar combinazione, die 
schon bei Ascoli die Vermutung stützte, die favelle ladine gingen auf einen früher 
zusammenhängenden alpenromanischen Traditionsraum zurück. Die Erzählfor-
schung bestätigt diesen Befund: Die lokale Ausprägung von ATU 400 in Grau-
bünden und Ladinien weist auf gemeinsame Ursprünge hin.

3.1 Madrisa und Margriata

Beginnen wir in Graubünden. Da erzählt eine sichere Quelle von der “Fänggin 
Madrisa”:

Ein Jüngling von Saas fütterte eines Winters im Berge oberhalb des Dorfes seines Vaters 
Viehhabe. Der Sohn ließ lange Zeit nichts von sich hören, weshalb der Vater auf die Alp 
ging, um nachzusehen, ob ihm etwas zugestoßen und wie es mit dem Futtervorrat stehe. 
Er fand den Sohn in der Sennerei beschäftigt und war erstaunt über den reichen Vorrat an 
Milch, Butter und Käse; auch gewahrte er das schöne Aussehen des Viehes und zudem war 
der Futtervorrat weit grösser, als er ihn erwartet hatte. Sein Blick fragte den Sohn um die 

30	Einen guten Überblick über den heutigen Stand der Debatten über Erzählforschung bietet der Band zur 
Vortragsreihe Erzählen – Reflexionen im Zeitalter der Digitalisierung (Gächter 2008), insbesondere 
der erste Abschnitt “Positionen – wie Geschichten, Wirklichkeit und Kultur zusammenhängen”. 



221Die Reise der Madrisa. Auf den Spuren rätoromanisch-ladinischer Verbindungen

Lösung des Rätsels. “Sieh Vater, das hat meine Madrisa getan, sie hat Wurzeln und Kräuter 
gesammelt und die unter das Futter gestreut; darum ist das Vieh so schön der Molken so 
viel”. Dies sagend, deutete er schweigend auf sein in der Ecke aufgerichtetes Lager, auf 
dem ein schönes, wildes Mädchen schlief, dessen lange, goldgelbe Haarflechten über die 
Lade heraushingen. – Da erwachte das Mädchen, erhob sich vom Lager und sprach zum 
Vater: “Ach, dass du kommen musstest! Wäre ich unerkannt geblieben, dein Sohn und ich 
hätten das Vieh hier gefüttert bis zum Frühling. So aber kann ich da nicht länger bleiben, leb 
wohl, mein Job”. – Und leichten Schrittes schwebte sie über den Schnee, den Felsenhörnern 
zu, die ihren Namen tragen, den der junge Senne vergeblich rief, als er im nächsten Sommer 
die Herden in die Berge trieb.31

Das Rätikon ist im 19. Jahrhundert schon lange eingedeutscht, doch die Topo-
nomastik verrät noch deutlich die alte Zugehörigkeit zur Raetoromania, ebenso 
wie die Bezeichnung des Vegetationsgeistes, einer “Fänggin”; das Etymon, das 
dahintersteckt, hat nichts mit “fangen” zu tun, sehr viel jedoch mit dem romani-
schen < SILVANUS, dem Namen der “wilden Leute” in der ladinischen Überlie-
ferung.32

Wohin Madrisa entschwand, ist noch zu klären. Zuerst ist allerdings zu fragen: Wo 
kam diese Fee her? Und da stößt man nun auf eine Quelle, deren nachgewiesene 
Existenz bis heute Rätsel aufgibt, auf die Canzun de Sontgia Margriata.33 Dieses 
als “Arbeitslied” erhobene Volksgut wurde noch im späten 19. Jahrhundert von 
Bäuerinnen in Graubünden bei der Feldarbeit gesungen; der monotone Singsang 
sollte als Taktgeber und meditative Atemübung die harte Arbeit erleichtern. Wer 
es sang, hatte sicherlich von Begriffen wie “Vegetationsgeist”, der “gestörten 
Mahrtenehe” oder der “Heimrufung”, – also den anthropologischen Kategorien, 
nach denen die bündnerische Margarethen-Sage heute eingeordnet wird, – noch 
nie etwas gehört. Und auch was da gesungen wurde, hatte mit einem christlichen 
Bittgebet an die heilige Margarethe kaum etwas zu tun. 

Sontga Margriata ei stada siat stads ad alp, 
Mai quendisch dis meins,

erzählt das Lied: Als Mann lebte sie auf der Alp und alles gedieh prächtig, das Gras, das 
Vieh, die Menschen. Sieben Sommer waren so vergangen, “weniger fünfzehn Tage”. 
Da rutschte sie aus, auf einer nauscha platta, ihr Brusttuch entfiel ihr, und der kleine 
Hirtenbube, der dabeistand, erkannte zu seiner größten Verwunderung, dass der Zu-
senn ein Mädchen war, eine wunderschöne purschala, eine Jungfrau. Das müsse der 
Senn sofort wissen, rief der paster petschen, doch Margriata bat ihn zu schweigen. Sie 

31	Cf. Jecklin 1874, 19–20 (leicht gekürzt).
32	Cf. Plangg 2011, 86.
33	Decurtins 1888–1919, Vol. II (1901), 238–240 (Text); 242 (kurze Zusammenfassung); Vol. III (1902), 

20–22 (Bruchstücke der Liedweisen). Siehe dazu auch Decurtins A. 1962.



222 Von Salzburg über Ladinien und das Aostatal bis Sizilien / Ulrike Kindl

versprach ihm schöne Geschenke, weiße Hemden, drei wollige Schafe, drei prachtvolle 
Kühe, eine Wiese, eine Mühle … nichts half:

“Quei vi jeu buc, quei prend jeu buc! 
Quei sto nies signun ir a saver, 
Tgeinina zezna purschala nus havein.”

Da wurde Margriata böse, ließ den Buben im Boden versinken und nahm Abschied von 
der schönen Alpe: Pietigot, ti miu bien signun, du mein lieber Senn, Pietigot auch dir, 
mein guter Käsekessel, mein Butterfass, mein Herdfeuerchen … Pietigot mias bunas 
vachettas, ihr werdet nun keine Milch mehr geben … dann zog sie fort.
Die Kühe liefen ihr nach und weinten, doch sie hielt nur an, um sich von der Quelle zu 
verabschieden, vom schönen Berghang, vom saftigen Gras, das nun verdorrte und niemals 
wieder ergrünen sollte:

“Ah, mia buna jarva, 
Sche jeu mond ir naven, 
Ti vegnas lu seccar e mai verdegar.” 
E la jarva ei seccada e mai verdegada

Und als sie an den Kirchlein von St. Georg und St. Gall vorbeikam, da läuteten die Glo-
cken vor Schmerz so lange, bis der Klöppel herausflog:

E cur ch’ell’ei ida sut il zenn da sogn Gieri e sogn Gagl, 
Tuccavan ei d’ensemen, ch’ei dev’ô il battagl.

Es ist erstaunlich, dass die hochwürdigen Herren Pfarrer das Absingen der Can-
zun jahrhundertelang toleriert haben, denn der Inhalt hätte eigentlich das Zeug, 
als Hexenwerk auf dem Scheiterhaufen zu landen: Da verkleidet sich eine christ-
liche Jungfrau, die im abendländischen Kanon als Heilige verehrte Märtyrerin 
Margareta von Antiochien (um 300 n. Chr.), als Mann, gerät in ganz unheiligen 
Zorn, als ihr Geheimnis entdeckt wird, und bestraft schließlich nicht nur den un-
gebührlichen Missetäter, was ja noch legitim wäre, sondern verdammt eine ganze 
Landschaft samt unschuldigem Senn und Vieh zum Untergang. Und doch ist die 
Geistlichkeit offenkundig nie eingeschritten, sonst wäre das Lied nicht bis ins 20. 
Jahrhundert gelangt.34

Die Entstehung vermutet man heute in den ersten nachchristlichen Jahrhunderten, 
als die Legende der Erzheiligen im östlichen Mittelmeer-Raum aus mehreren un-
terschiedlichen Traditionssträngen zusammengeflochten wurde. Ins romanische 

34	Es ist eine Ironie der Geschichte, dass die Canzun vorwiegend von geistlichen Herren erhoben und 
studiert wurde, allerdings von hochgebildeten und aufgeklärten Gelehrten. Die Frage der Überlie-
ferungstiefe beschäftigte dabei die Fachwelt von Anfang an: Schon Pfarrer Andrea Mohr, der die 
Canzun in seinen Jugendjahren im Engadin hörte, wollte seinen Ohren nicht trauen. Cf. Mohr 1902, 
22–23. Bischof Christian Caminada, dem noch in den 1930er Jahren während seiner Feldforschungen 
Gesangsaufnahmen des Liedes gelungen waren, schüttelte verwundert den Kopf, siehe seine Anmer-
kungen zum Rätoromanischen Margaretha-Lied, 36, 1937–1938, 197–236.



223Die Reise der Madrisa. Auf den Spuren rätoromanisch-ladinischer Verbindungen

Graubünden kam sie wohl erst später, um etwa 1000 herum oder auch später. Die 
beiden in der Canzun erwähnten Kirchen von St. Georg und St. Gallus erlauben 
eine topographische Verortung am Kunkelspass. Doch sowohl eine Lokalisierung 
– es gibt mehrere Varianten – sowie eine wie immer versuchte Datierungsfrage ist 
müßig, denn das Motiv selbst gehört zur anthropologischen Konstante von ATU 
400; hinter der Gestalt der Sontga Margriata ist unschwer das Profil einer Diala 
zu erkennen, der rätoromanischen Variante der weiblichen Vegetationsgeister, die 
im vorchristlichen Alpenraum für das Werden und Gedeihen von Mensch und 
Natur zuständig waren. Doch wenn die zugestandene Zeit abgelaufen ist, dann 
geschieht das Unvermeidliche: Die segensreiche Diala zieht sich zurück, und mit 
ihr versiegt die Fruchtbarkeit – das Glück ist dahin.

Typologisch sind Madrisa und Margriata ein und dieselbe Figur. Ihre Spur ver-
liert sich in Müstair, nur ihre Namen blieben im kollektiven Gedächtnis, und die 
Forschung kann das Rätsel bis heute nicht lösen.35

3.2 “Per Rezza e soe sozze”

Auch im Sella-ladinischen Raum ist ATU 400 mehrfach belegt, wie das nicht an-
ders zu erwarten ist. In Gröden ist es eine Gana, die eine reiche Alm entstehen und 
auch wieder verschwinden lässt, wie es die typische Erzählsequenz vorschreibt.

Das Wasserrinnental (Val dala Salieries), das von Gröden Richtung Sass Rigais 
verläuft, ist ein ödes Hochtal voll Schutt und Geröll. Davon erzählt man sich 
folgende Geschichte:

Einst kam ein fremder Hirte mit seiner Herde nach Gröden, wurde jedoch an den Weide-
plätzen am Fuße der Geisler nicht geduldet. Er solle weiter hinaufsteigen ins Gebirge, da 
gebe es Gras genug. Er fand jedoch nur Geröll, und seine Tiere litten Durst. Da traf er auf 
eine Gana und fragte, ob sie eine Wasserstelle in der Nähe kenne. 
Da erhob sich die Gana, winkte dem Fremden ihr zu folgen und führte ihn über abgestürz-
te Blöcke und durch schauerliche Klüfte bis zu einem mächtigen Tore, das mit erzenen 
Balken verriegelt war; sie hieß ihn diese Balken zurückziehen, und kaum hatte er es getan, 
so brauste ein wilder Bach hervor, der schäumend durch die Schlucht hinausfloß auf das 
Steingeröll der Lahn. 
Bald wurde dort alles fruchtbar und grün. Der Mann baute sich eine Almhütte und wurde 
fortan von der Gana bei sämtlichen Arbeiten unterstützt. Im Herbst zog er hinab ins Tal, 
wo er nun willkommen war, da er eine große Alm besaß. Er heiratete eine Bauerntochter 
und zog mit ihr im Sommer auf die Alm. Der Frau war die Gana unheimlich, sie wies 

35	Cf. Lichtenthal 1984.



224 Von Salzburg über Ladinien und das Aostatal bis Sizilien / Ulrike Kindl

sie aus der Hütte und wollte sie nicht in der Nähe dulden. Da floh die Gana, verfluchte 
die Alm und wurde nie wieder gesehen. Das Wasser versiegte, der Mann konnte das Tor 
in den Felsen nicht mehr finden, und seitdem breitet sich die Steinhalde von dort immer 
weiter aus.36

Der Name dieser Gana ist nicht überliefert, ebenso wenig wie der Name einer 
weiteren Vivana, wie die Vegetationsgeister in Fassa genannt werden. Dafür 
hat sich dort ein “altes Lied” erhalten, eine Ciantia, die allerdings nicht mehr 
gesungen wurde wie viele andere, von denen noch lebendige Zeugnisse erfasst 
werden konnten.37 Der nur bruchstückhaft überlieferte Text erzählt allerdings 
Erstaunliches:

Eines Abends, so heißt es in der Erzählung von der Verjagten Vivana, hatte sich ein Bur-
sche aus Pozza im Fassatal auf der Alm gerade das Nachtmahl zugerichtet, als ein fremdes 
Mädchen auf ihn zutrat und ihn um etwas Speise bat, denn sie sei sehr hungrig. Der 
gutmütige Hirte lud das Mädchen ein, ein wenig zu warten, bis die rufiei fertig seien, dann 
wolle er gern die Speise mit ihr teilen. Doch als das Mädchen ihn unruhig fragte, ob er 
einen Hund habe, wurde er misstrauisch und fürchtete, er könnte es mit einer Bregostana 
zu tun haben, einem heimtückischen Waldgeist, der ihn foppen wollte. Kurz entschlossen 
pfiff der Bursche seinem Hund und hetzte ihn auf das fremde Mädchen, das auch sofort 
die Flucht ergriff, sich aber noch umwandte und den Burschen verfluchte:

“Per Tello quo per duč flica, 
E Mamo che duč teisa,  
No plu pabol per te t’aras, 
Žittene louva raskias.”

Kein Essen möge ihn fortan mehr sättigen, ein unstillbarer Wolfshunger solle ihn plagen, 
so dass er zu keiner Arbeit mehr tauge. So kam es auch: der Bursche mochte essen, soviel 
er wollte, stets blieb er hungrig und magerte ab bis auf die Knochen. Völlig verzweifelt 

36	Kurz zusammengefasst nach Karl Felix Wolff, Dolomitensagen (2019), 45–48. Die Erzählung er-
schien als “Sage aus dem Grödner Tale” bereits 1907 in der Zeitung “Innsbrucker Nachrichten”, Nr. 
199. Das Bild der Gana, die Wasser aus dem Felsen hervorrauschen lässt, erinnert auf beeindruckende 
Weise an die biblische Tradition des Propheten Moses, der mit seinem Stab Wasser aus dem Felsen 
schlägt (cf. Exodus, Kap. 17, Vers 1–6). Sollte Wolff dieses Detail tatsächlich so gehört haben, so ist, 
wie im Fall der romanischen Canzun de Sontga Margriata, nach der Traditionstiefe zu fragen.

37	Fassa muss tatsächlich ein reiches Überlieferungsgut gehabt haben. So wurden eher zufällig bereits 
im späten 19. Jahrhundert Liedtexte aufgezeichnet, cf. Venturi 1881–1882. Venturi beschreibt in der 
Einleitung genau die Umstände seiner Aufzeichnung: Er sei am 11.08.1881 im Fedaia-Gebiet unter-
wegs gewesen, musste sich aber, überrascht von kühlem Regenwetter, in das neugegründete Schutz-
haus auf der Passhöhe flüchten, wo auch einige Ladiner Obdach gesucht hatten. Die Heuarbeiter, “ope-
rai giovani e vecchi d’ambo i sessi che sfalciavano l’erba sul monte Padon”, wie Venturi penibel 
anmerkt, vertrieben sich den verregneten Tag mit Gesang, und der einheimische Führer, der Venturi 
begleitete, schrieb die Strophen auf. Venturi, vor allem philologisch interessiert, zeigte sich überrascht 
von der Qualität der ladinischen Volkslieder. Die lange verschollen geglaubte, erst kürzlich veröffent-
lichte Liedgutsammlung von Theodor Gartner aus den frühen Jahren des 20. Jahrhunderts bestätigte 
Venturis Zufallsfund in allen Details. Siehe dazu Chiocchetti 2007.



225Die Reise der Madrisa. Auf den Spuren rätoromanisch-ladinischer Verbindungen

suchte er Rat bei einer weisen Frau, die ihn zurechtwies und ihm vorhielt, er habe eine 
mächtige Vivana beleidigt. 

“Bon bot, Bregostana kela no l era 
Ma de i bosč, krepe la Dea, 
Ke stas su’n mont a varda far, 
Ke l bestiam bozzole no te roinar,  
E tu voler fraciar?”

Nur eine schwere Buße könne ihn erlösen, er solle auf die Alm gehen und dort “Jahr und 
Tag” dem Geist namens Mamo vom Berg räuchern. Der Bursche befolgte die Anwei-
sungen der weisen Frau, und wirklich, nach Ablauf der auferlegten Bußfrist erschien das 
Mädchen und entsühnte den reuigen Burschen. Dann trug sie ihm auf, er solle abschlie-
ßend ein Mahl für drei Gäste bereiten, genau nach ihren Anweisungen. Das tat der Hirte. 
Zum Essen kam die Vivana mit zwei Gefährtinnen, und als alle satt waren, nahm die 
Vivana den Fluch zurück und sprach:

“Per Rezza e soe sozze,  
a bast coa da Deucalio n ca, 
Saldo farla e bon e n’ ton te tegnirà, 
e tu bot tes librà.” 38

Wer ist die angerufene “Rezza”, in deren Namen die Vivana spricht? In diesem 
Fall lässt die Protagonistin von ATU 400 Gnade walten, die Geschichte endet 
versöhnlich. Allerdings war dem Hirten auf der Alpe von Pozza nach dem ersten 
Schreck sofort klar, dass er sich schweren Tabubruchs schuldig gemacht hatte. Er 
holte sich kundigen Rat und war bereit, sich den auferlegten Auflagen zu stellen. 
Sein Handeln weist ihn als klugen Helden aus, der abschließend das verlorene 
Glück zurückgewinnt: Er kennt die Spielregeln.

Warum in aller Welt war der kleine Paster petschen zu solch klugem Handeln 
nicht fähig? Warum weist er alle Gaben zurück, die Margriata ihm anbietet, um 
das Unheil abzuwenden? Darauf gibt der Typenkatalog der Erzählforschung 
keine Antwort, doch die Spur ist gelegt: Der Hirtenbube aus der Canzun kennt 
eben diese Spielregeln nicht. Da wird etwas ganz anderes verhandelt, also nicht 
eine weitere Variante der ubiquitären Erzählsequenz von ATU 400, sondern die 
handfeste Weitergabe von kultischem Wissen, das sich unter dem Schutz des 
genormten Allerwelts-Märchens lediglich die particolar combinazione der alten 
Überlieferung gesichert hat, über Jahrhunderte hinweg. 

38	Erzählt nach einem alten Lied bei Hugo de Rossi, Märchen und Sagen aus dem Fassatale (1984), 
178–185. Die nur bruchstückhaft aufgezeichnete Dichtung ist in einer eigenartigen, altertümlichen 
Diktion des fassanischen brach aufgezeichnet. Die Rechtschreibung ist an mehreren Stellen unsicher, 
einige Passagen sind schwer deutbar.



226 Von Salzburg über Ladinien und das Aostatal bis Sizilien / Ulrike Kindl

Es bleibt das Rätsel, wie diese ungeheure Memoratsleistung konkret erbracht 
worden ist, vor allem über so traumatische Umbruchzeiten wie die Christianisie-
rung hinweg. Eine plausible Antwort könnte in der Existenz ritualisierter Lieder 
liegen, deren letzte Spuren in so seltsamen Überlieferungen wie der Canzun de 
Sontga Margriata oder dem bruchstückhaften Gedicht der Verjagten Vivana er-
halten geblieben sind.

Nun ist nur noch zu klären, ob Margriata eine Diala ist, die wie die fassanische 
Schwester “im Namen” der Rezza spricht – oder ob sie die Göttin selber ist, 
Reitia, die wahrscheinlich hinter dem Vorstellungshorizont dieser rätoromanisch-
ladinischen Überlieferungen steckt.39

4. Bibliographie

Aarne, Antti/Thompson, Stith: The types of the folktale. A classification and bibliography, 
Helsinki 1961.

Ascoli, Graziadio Isaia: Saggi ladini, in: “Archivio Glottologico Italiano”, I, 1873, 1–556.
Alinei, Mario: Silvani latini, Aquane ladine: dalla linguistica all’antropologia, in: “Mondo 

ladino”, IX, 3–4, 1985, 49–78.
Amstädter, Rainer: Der Alpinismus. Kultur, Organisation, Politik, Wien 1996.
Barnard, Frederic G.: Zwischen Aufklärung und politischer Romantik. Eine Studie über Her-

ders soziologisch-politisches Denken, Berlin 1964.
Battisti, Carlo: Storia della questione ladina, Firenze 1937.
Bauer, Roland: Verifica dialettometrica della Ladinia di Graziadio Isaia Ascoli (a 100 anni 

dalla sua morte), in: Iliescu, Maria/Siller-Runggaldier, Heidi/Danler, Paul (eds.), Actes 
du XXVe Congrès International de Linguistique et de Philologie Romaness, Tome VII, 
Section 15: La place du romanche, du ladin dolomitique et du frioulan dans la Romania, 
Berlin/New York 2010, 3–10.

Bauer, Roland: Dialektometrische Einsichten. Sprachklassifikatorische Oberflächenmuster 
und Tiefenstrukturen im lombardo-venedischen Dialektraum und in der Rätoromania, San 
Martin de Tor 2009b.

Bausinger, Herrmann: Formen der “Volkspoesie” (= Grundlagen der Germanistik, 6), Berlin 
19802. 

39	Die Verehrung der Reitia, einer Mater Magna, ist im gesamten nördlichen Adriaraum seit dem IV–III. 
vorchristlichen Jahrhundert feinmaschig nachgewiesen. Es muss sich vermutlich um eine von allen 
rätischen Stämmen gemeinsam verehrte Gottheit gehandelt haben. Das Kultzentrum befand sich in 
Este (Nähe Padua), doch gibt es weitere Kultstätten in Lagole (bei Calalzo), Montebelluna und in 
Vicenza. Vor allem im Dolomitenraum und in Friaul sind Inschriften und Votivgaben nachgewie-
sen, doch gibt es auch Spuren im Tessin und in Graubünden. Cf. Ickler 2013; Zemmer-Plank 2002; 
Gleirscher 1986. 



227Die Reise der Madrisa. Auf den Spuren rätoromanisch-ladinischer Verbindungen

Berlin, Isaiah: Die Wurzeln der Romantik, Berlin 2004 [1965]. 
Blum, Lothar: Die Brüder Grimm und der Beginn der Deutschen Philologie, Hildesheim 1997.
Bossong, Georg: Die romanischen Sprachen. Eine vergleichende Einführung, Hamburg 2008.
Brednich, Rolf Wilhelm et al. (eds.): Enzyklopädie des Märchens. Handwörterbuch zur histo-

rischen und vergleichenden Erzählforschung, Berlin/Boston 1977–2015, 15 voll. 
Brevini, Franco: L’invenzione della natura selvaggia. Storia di un’idea dal XVIII secolo a 

oggi, Torino 2013.
Caminada, Christian: Die verzauberten Täler: Die urgeschichtlichen Kulte und Bräuche im 

alten Rätien. Wasserkultus, Feuerkultus, Steinkultus, Baum- und Feldkultus, Tierkultus u. 
Fruchtbarkeitskultus, Chur 2006 [1961].

Chiocchetti, Fabio (ed.): Il canto popolare ladino nell’inchiesta “Das Volkslied in Österreich 
(1904–1015)”, Vol. I – Dolomiti, Vigo di Fassa - Vich 2007. 

Churchill, George Cheetham/Gilbert, Josiah: The Dolomite Mountains: Excursions through 
Tyrol, Carinthia, Carniola, & Friuli in 1861, 1862 and 1863 with a geological chapter, 
London 1864.

De Rossi, Hugo: Märchen und Sagen aus dem Fassatale, Kindl, Ulrike (ed.), Vigo di Fassa 
- Vich 1984 [1912].

Decurtins, Alexi: Zur Entstehung des rätoromanischen St. Margaretha-Liedes, in: “Schwei-
zerisches Archiv für Volkskunde”, 58, 1962, 138–150; [<https://www.e-periodica.ch/cnt
mng?pid=sav-001:1962:58::338>, 23.02.2023]. 

Decurtins, Caspar et al. (eds.): Rätoromanische Chrestomathie, Erlangen 1888–1919, 13 voll.; 
[als Faksimile mit Register, in 15 voll. neu hgg. v. Società Retorumantscha, Chur 1982–
1986; Digitalisat: <https://crestomazia.dch.phil-fak.uni-koeln.de/drc.html>, 23.03.2023].

Gächter, Yvonne (ed.): Erzählen – Reflexionen im Zeitalter der Digitalisierung. Storytelling 
– reflections in the age of digitalization, Innsbruck 2008; [<https://www.uibk.ac.at/iup/
buch_pdfs/9783902571816.pdf>, 23.02.2023]. 

Gleirscher, Paul: Stilisierte Frauenfigürchen aus Südtirol und dem Trentino. “Reitia”, Göttin 
der “Räter?”, in: “Der Schlern”, 60/3, 1986, 178–190.

Goebl, Hans: Graziadio Isaia Ascoli, Carlo Battisti e il ladino. Breve controstoria di una pie-
tra dello scandalo della linguistica a cavallo tra Otto e Novecento, in: Trampus, Antonio/
Kindl, Ulrike (eds.), I linguaggi e la storia, Bologna 2003, 273–298.

Görner, Rüdiger: Romantik. Ein europäisches Ereignis, Stuttgart 2021. 
Greverus, Ina-Maria: Neues Zeitalter oder verkehrte Welt. Eine Einführung in Fragen der 

Kulturanthropologie, Darmstadt 1990.
Grupp, Peter: Faszination Berg. Die Geschichte des Alpinismus, Köln 2008.
Günther, Dagmar: Alpine Quergänge. Kulturgeschichte des bürgerlichen Alpinismus (1870-

1930), Frankfurt/New York 1998.
Formigé, Jules: Le Trophée des Alpes. La Turbie (= Gallia. Supplement 2). Centre National de 

la Recherche Scientifique, Paris 1949.
Haid, Hans: Mythen der Alpen: Von Saligen, Weißen Frauen und Heiligen Bergen, Wien 

2006.



228 Von Salzburg über Ladinien und das Aostatal bis Sizilien / Ulrike Kindl

Ickler, Sonja: Die Ausgrabungen im Reitia-Heiligtum von Este 1987-1991 / Gli Scavi del 
Santuario di Reitia a Este 1987-1991, Oppenheim 2013; [dazu auch die Forschungsstelle 
Reitia an der Universität Köln, <https://www.uni-koeln.de/phil-fak/praehist/reitia/index.
htm>, 23.02.2023].

Karlinger, Felix: Grundzüge einer Geschichte des Märchens im deutschen Sprachraum, 
Darmstadt 1983.

Kindl, Ulrike: Kritische Lektüre der Dolomitensagen von K.F. Wolff, Bd. 1: Einzelsagen, 
San Martin de Tor 1983.

Küster, Hansjörg: Die Entdeckung der Landschaft. Einführung in eine neue Wissenschaft, 
München 2012.

Jecklin, Dietrich: Volksthümliches aus Graubünden, Vol. 1, Zürich 1874; [Vol. 2, Chur 1876; 
Vol. 3, Chur 1878. Nachdruck Zürich: Olms, 1986]. 

Lauterbach, Burkhart: Der Berg ruft – Alpentourismus und Kulturtransfer seit dem 18. Jahr-
hundert, in: “Europäische Geschichte Online” (EGO); [<http://ieg-ego.eu/de/threads/
europa-unterwegs/tourismus/burkhart-lauterbach-der-berg-ruft-alpentourismus-und-kul-
turtransfer-seit-dem-18-jahrhundert>, 23.02.2023].

Leiner, Yann Philipp: Schöpferische Geschichte. Geschichtsphilosophie, Ästhetik und Kultur 
bei Johann Gottfried Herder, Würzburg 2012.

Lévi-Strauss, Claude: Anthropologie structurale, Paris 1958.
Lévi-Strauss, Claude: La pensée sauvage, Paris 1962.
Lévi-Strauss, Claude: Mythologiques, Voll. I–IV, Paris 1964–1971.
Lévi-Strauss, Claude: Anthropologie structurale deux, Paris 1973.
Lichtenthal, Manfred: La Canzun de Sontga Margriata: das Epos im Spiegel interdisziplinä-

rer Forschung, in: “Bündner Monatsblatt. Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskun-
de und Baukultur”, 7–8, 1984, 180–188; [<https://www.e-periodica.ch/digbib/view?pid=b
mb-002:1984:0::393#195>, 23.02.2023]. 

Lücke, Stephan: Tropaeum Alpium. VerbaAlpina-de 18/2, Methodologie, 2018; [<https://doi.
org/10.5282/verba-alpina?urlappend=%3Fpage_id%3D493%26db%3D182%26letter%3
DT%2399>, 22.03.2023].

Maurer, Michael: Johann Gottfried Herder. Leben und Werk, Köln 2014. 
Metzger, Ingrid R./Gleirscher, Paul (eds.): Die Räter / I Reti. Eine Übersicht zum For-

schungsstand der Räter aus Anlass der vom Rätischen Museum Chur erarbeiteten gleich-
namigen Wanderausstellung, Bozen 1992.

Mohr, Andrea: Survista della literatura ladina, in: “Annalas della Società Retoromantscha”, 
16, 1902, 12–152. 

Nicoloso Ciceri, Andreina (ed.): Racconti popolari friulani, Udine 1968–1978, 14 voll.
Paunier, Daniel: Romanisierung, in: Historisches Lexikon der Schweiz (HLS), Version 

vom 29.10.2014; [übersetzt aus dem Französischen, <https://hls-dhs-dss.ch/de/artic-
les/012293/2014-10-29/>, 23.02.2023].

Pellegrini, Giovan Battista: Saggi sul ladino dolomitico e sul friulano, Bari 1972.
Pellegrini, Giovan Battista: La genesi del retoromanzo (o ladino), Tübingen 1991.



229Die Reise der Madrisa. Auf den Spuren rätoromanisch-ladinischer Verbindungen

Pescosta, Werner: Geschichte der Dolomitenladiner, San Martin de Tor 2013.
Pescosta, Werner: La “questione ladina”. Strumento di espansione e di giustificazione delle 

ambizioni nazionalistiche italiane e tedesche, in: Kindl, Ulrike/Obermair, Hannes (eds.), 
Die Zeit dazwischen: Südtirol 1918–1922. Vom Ende des Ersten Weltkrieges bis zum 
faschistischen Regime / Il tempo sospeso: L’Alto Adige tra la fine della Grande Guerra e 
l’ascesa del fascismo (1918–1922), Meran 2020, 157–218. 

Petzoldt, Leander: Kleines Lexikon der Dämonen und Elementargeister, München 2014 
[1990].

Pisarek, Janin: Mehr als nur die Liebe zum Wassergeist. Das Motiv der “gestörten Mahrten-
ehe” in europäischen Volkserzählungen, in: “Märchenspiegel. Zeitschrift für internationa-
le Märchenforschung und Märchenpflege”, 27/1, 2016, 3–8.

Plangg, Guntram: Nomi ladini e toponimi nelle leggende dolomitiche, in: “Mondo ladino”, 
35, 2011, 83–93. 

Rölleke, Heinz: Die Märchen der Brüder Grimm. Eine Einführung, Stuttgart 2019 [1985]. 
Rolshoven, Jürgen et al.: Die Digitale Rätoromanische Chrestomatie, in: “Ladinia”, 36, 2012, 

119–151.
Schanze, Helmut (ed.): Romantik-Handbuch, Stuttgart 2003. 
Sibille-Sizia, Silvana: Liber de Aganis, Montereale Valcellina 2010.
Trepl, Ludwig: Die Idee der Landschaft. Eine Kulturgeschichte von der Aufklärung bis zur 

Ökologiebewegung, Bielefeld 2012.
Uther, Hans-Jörg: The types of international folktales. A classification and bibliography. 

Based on the system of Antti Aarne and Stith Thompson, Helsinki 2004; [(FFC 284/285/286, 
völlig überarbeitete Neuausgabe des AaTh-Typenkatalogs): Band 1: Animal tales, tales of 
magic, religious tales, and realistic tales, with an introduction, Band 2: Tales of stupid 
ogre, anecdotes and jokes, and formula tales, Band 3: Appendices]. 

Uther, Hans-Jörg: Handbuch zu den Kinder- und Hausmärchen der Brüder Grimm, Berlin 
2008.

Venturi, Gustavo: Ladinia, in: “Annuario SAT”, 8, 1881–1882; [anast. Nachdruck, Bozen 
1981]. 

Wassmann, Xaver: Der Tod des großen Pan. Zum Untergang des Naturgottes in der Antike, 
Jungiana, Vol. 9, Küsnacht/Zürich 2003. 

Wolff, Karl Felix: Dolomitensagen [1913–1966]. Sagen und Überlieferungen, Märchen und 
Erzählungen der ladinischen und deutschen Dolomitenbewohner, Bozen 2019.

Wyss, Ulrich: Die wilde Philologie: Jacob Grimm und der Historismus, München 1979.
Zemmer-Plank, Liselotte et al. (eds.): Kult der Vorzeit in den Alpen / Culti nella Preistoria 

delle Alpi, ARGE ALP, Bozen 2002.
Zorzut, Dolfo: Sot la nape... (I racconti del popolo friulano), Udine 1924–1927.



230 Von Salzburg über Ladinien und das Aostatal bis Sizilien / Ulrike Kindl

Abstract

Als der Glottologe Graziadio Isaia Ascoli in seinen berühmten Saggi ladini 
(1873) die nahe Verwandtschaft der favelle in den alpenromanischen Sprachinseln 
Graubündens, Sella-Ladiniens und Friauls nachwies, vermutete er die Existenz 
eines früher einheitlichen, geschlossenen Sprachgebiets als gemeinsame Matrix 
der heute isolierten Splittersprachen. Auf der Spur dieser alten Sprachlandschaft 
quer über den Alpenbogen versucht dieser Beitrag, eine parallele Entwicklung 
der rätoromanisch-ladinischen Erzählkultur nachzuzeichnen, deren erstaunliche 
Traditionstiefe nach wie vor viele Fragen aufwirft. Am Beispiel des in ganz Euro-
pa verbreiteten und in vielen Varianten belegten Erzählmotivs ATU 400 (= “Jen-
seitige als Braut”) kann erschlossen werden, dass im Rahmen dieser ubiquitären 
Sequenz sich im rätoromanisch-ladinischen Traditionsraum – und nur da – lokale 
Ausprägungen erhalten haben, die auf gemeinsame Ursprünge hinweisen. Die 
Besonderheit der in Graubünden erhobenen Canzun de Sontga Margriata sowie 
des in Fassa (TN) erhalten gebliebenen “alten Liedes” von der Verjagten Vivana 
sind zwar innerhalb von ATU 400 einzuordnen, aber nur innerhalb einer früher 
von allen geteilten Überlieferung zu deuten. Wie die Gedächtnisleistung konkret 
über Jahrhunderte hinweg funktioniert haben könnte, kann nur vermutet werden. 
Wahrscheinlich spielte dabei die Ausbildung eines spezifischen Liedgutes, von 
denen sich wenige Bruchstücke erhalten haben, eine bedeutsame Rolle.

When the glottologist Graziadio Isaia Ascoli proved the close relationship of the 
favelle in the Alpine Romance language islands of Grisons, Sella-Ladinia and 
Friuli in his famous Saggi ladini (1873), he presumed the existence of a formerly 
unified, closed linguistic area as the common matrix of the now isolated frag-
mented languages. Tracing this ancient linguistic landscape across the Alpine arc, 
the article attempts to show a parallel development of Rhaeto-Romanic-Ladin 
narrative culture, whose astonishing depth of tradition still raises many questions.
Using the example of the narrative motif ATU 400 (= “otherwordly as a bride”), 
which is widespread throughout Europe and documented in many variants, it 
can be deduced that within the framework of this common sequence, local ex-
pressions, which point to common origins, have been preserved in the Rhaeto-
Romance-Ladin traditional area, and only there. The peculiarity of the Canzun de 
Sontga Margriata collected in Graubünden, as well as the old song of the rejected 
Vivana preserved in Val di Fassa (TN) can be classified within ATU 400, but can 
only be interpreted within a tradition formerly shared by all. How the capacity 
for memory could have functioned concretely over centuries can only be guessed. 
The creation of a specific song material, of which only a few fragments have been 
preserved, probably played a significant role.


